## **DARSANAS**

M.A. (Sanskrit) **Semester-IV, PAPER-III** 



### **Director**

# **Dr.Nagaraju Battu**MBA., MHRM., LLM., M.Sc. (Psy).,MA (Soc)., M.Ed., M.Phil., Ph.D

Centre for Distance Education Acharya Nagarjuna University, Nagarjuna Nagar-522510 Phone No.0863-2346208, 0863-2346222,

Website: www.anucde.info

e-mail: anucdedirector@gmail.com

#### **FOREWORD**

Since its establishment in 1976, Acharya Nagarjuna University has been forging a head in the path of progress and dynamism, offering a variety of courses and research contributions. I am extremely happy that by gaining 'A' grade from the NAAC in the year 2016, Acharya Nagarjuna University is offering educational opportunities at the UG, PG levels apart from research degrees to students from over 443affiliatedcollegesspreadoverthetwodistrictsofGuntur and Prakasam.

The University has also started the Centre for Distance Education in 2003-04 with the aim of taking higher education to the door step of all the sectors of the society. The centre will be a great help to those who cannot join in colleges, those who cannot afford the exorbitant fees as regular students, and even to housewives desirous of pursuing higher studies. Acharya Nagarjuna University has started offering B.A., and B.Com courses at the Degree level and M.A., M.Com., M.Sc., M.B.A., and L.L.M., courses at the PG level from the academic year 2003-2004onwards.

To facilitate easier understanding by students studying through the distance mode, these self-instruction materials have been prepared by eminent and experienced teachers. The lessons have been drafted with great care and expertise in the stipulated time by these teachers. Constructive ideas and scholarly suggestions are welcome from students and teachers involved respectively. Such ideas will be incorporated for the greater efficacy of this distance mode of education. For clarification of doubts and feedback, weekly classes and contact classes will be arranged at the UG and PG levels respectively.

It is my aim that students getting higher education through the Centre for Distance Education should improve their qualification, have better employment opportunities and in turn be part of country's progress. It is my fond desire that in the years to come, the Centre for Distance Education will go from strength to strength in the form of new courses and by catering to larger number of people. My congratulations to all the Directors, Academic Coordinators, Editors and Lesson-writers of the Centre who have helped in these endeavours.

Prof. Raja Sekhar Patteti Vice-Chancellor Acharya Nagarjuna University

### M.A. (Sanskrit)

Semester-IV, PAPER-III
403SN21 :DARSANAS
SYLLABUS

UNIT-III: TARKASANGRAHA (Complete)

UNIT-IV:SHADDARSANASAMUCHHAYA-NASTIKADARSANAS

तन्त्रों में परस्पर साम्य के कारण सांख्य-योग, न्याय-वैशेषिक और पूर्व-मीमांसा-उत्तरमीमांसा (वेदान्त) समान-तन्त्र हैं। 'तर्कसंग्रह' में वैशेषिक-शास्त्र का प्रधानतया और न्याय-शास्त्र का अप्रधानतया समावेश है। इसमें पदार्थों का निरूपण तो वैशेषिक-शास्त्रानुसार और प्रमाणों का निरूपण न्याय-शास्त्रानुसार किया गया है।

यह तर्कसंग्रह १७वीं शताब्दी के तैल क्लवंशीय ब्राह्मण पण्डित अन्नम्भट्ट की रचना है। अत्यन्त लघुकाय होने पर भी यह न्याय-वैशेषिक शास्त्रों का एक प्रामाणिक प्रकरण ग्रन्थ है। इसका महत्त्व इसी से प्रमाणित है कि इसपर लगमग २४ टीकायें लिखी गईं जिनमें स्वयं अन्नम्भट्ट की 'दीपिका' अन्यतम है। इन टीकाओं में 'दीपिका' के अतिरिक्त गोवर्धन की 'न्यायबोधिनी', नीलकण्ठ दीक्षित की 'नीलकण्ठी' (तर्कप्रकाश) और ग्रन्थार्थ के अवबोधन के लिए चन्द्रज सिंह का 'पदकृत्य' अधिक उपादेय टीकायों हैं। 'न्यायबोधिनी' और 'पदकृत्य' टीकाओं के साथ तर्कसंग्रह अनेक साम्प्रदायिक संस्कृतपरीक्षाओं में निर्घारित है। अतः इन दो टीकाओं के साथ तर्कसंग्रह का यह संस्करण छात्रों के सौवध्य के लिए प्रकाशित किया जा रहा है। साथ ही, चि० शाश्वतानन्द झा द्वारा रचित 'मेघा' नाम की सक्षिप्त हिन्दी व्याख्या भी इस संस्करण में सम्मिलत है जिससे छात्रों को अनायास ही अर्थबोध हो सके।

इस छात्रोपयोगी संस्करण के प्रकाशन के लिये अकादमी के अध्यक्ष घन्यवादाई हैं, क्योंकि आज के युग में व्यावहारिक दिट से उपेक्षित संस्कृत के ग्रन्थों का प्रकाशन-कार्य साधारणतया प्रकाशकों को आकृष्ट नहीं करता।

अन्त में विद्वानों से निवेदन है कि इस संस्करण के सम्पादक तथा हिन्दी-ज्याख्याकार शाश्वतानन्द जी की त्रृटियों की उपेक्षा कर उन्हें भविष्य में सरस्वती की सेवा के लिये प्रेरित करें।

संस्कृत विभाग, का हि.वि.वि., वाराणसी रथयात्रा, २८-६-८७

विनीत-श्रीनारायण मिश्र ॥ श्रीः॥

# तर्कसंग्रह:

## सटिप्पण-न्यायबोधिनी-पदकृत्य-मेधाहिन्दी-व्याख्यात्रयोपेतः

निधाय हृदि विश्वेशं विधाय गुरुवन्दनम्। बालानां सुखबोधाय क्रियते तर्कसंग्रहः॥

न्यायबो धिनी

अस्तिलागमसञ्चारि श्रीकृष्णास्यं परं महः।
ध्यात्वा गोवर्धनसुधीस्तनुते न्यायबोधिनीम्।। १।।
चिकीिषतस्य ग्रन्थस्य निविध्नपरिसमाप्त्यर्थमिष्टदेवतानसस्कारात्मकं
मङ्गलं शिष्यशिक्षार्थं ग्रन्थादी निबध्नाति—निधायेति।। १।।

पदकृत्यम्

श्रीगणेशं नमस्कृत्य पार्वतीशङ्करं परम्।
मया चन्द्रजसिहेन क्रियते पदकृत्यकम्।।
यस्मादिदमहं मन्ये बालानामुपकारकम्।
तस्माद्धितकरं वाक्यं वक्तव्यं विदुषा सदा।।

मेघा

में अन्नम्भट्ट हृदय में श्री विश्वेश्चर को अच्छी तरह स्थापित करके और गुरुजी महाराज को सादर प्रणाम करके तर्कशास्त्र में बालकों का सुखपूर्वक प्रवेश होने के लिए, 'तर्कसंग्रह' नामक इस ग्रन्थ को बनाता हूँ ।। १।। [ १ ] उद्देशप्रकरणम्।

पदार्थाः कति कानि च तेषां नमानि ?

द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाऽभावाः सप्त पदार्थाः ।

9

#### न्यायबोधिनी

अथ पदार्थान्विभजते — द्रव्येति । तत्र सप्तग्रहणं 'पदार्थत्वं द्रव्यादि-सप्तान्यतमत्वव्याप्यम्' इति व्याप्तिलाभाय । ननु शक्तिपदार्थस्याष्टमस्य सत्त्वा-त्कथं सप्तैवेति ? तथाहि — मण्यादिसंयुक्तेन्धनादौ सत्यपि विद्धिसंयोगे दाहो न जायते, तच्छून्ये तु जायते, अतो मणिसमवधाने शक्तिनैश्यति मण्यभाव-दशायां दाहानुकूला शक्तिष्ठत्यदात इति कल्प्यते, तस्माच्छक्तिरतिरिक्तः पदार्थं इति चेत् ? (न) मणेः प्ररिबन्धकत्वेन मण्यभावस्य कारणत्वेनैव निर्वाहे मणिसमवधानासमवधानाभ्यामनन्तशक्तितद्ध्वंसतत्त्रागभावकल्पनाया अन्याय्यत्वात् । तस्मात्सप्तैव पदार्था इति सिद्धम् ।

#### पदकृत्यम्

विश्वेशं जगत्कर्तारं श्रीसाम्बम्तिं हृदि मनिस निधाय नितरां घारियत्वा,
गुरुवन्दनं च विधाय कृत्वेत्यथंः । बालेति । अत्राधीतव्याकरणकाव्यकोशोऽनधीतन्यायशास्त्रो बालः । व्यासादावितव्याप्तिवारणायाऽनधीतन्यायेति ।
स्तनन्धयेऽतिप्रसिक्तवारणायाऽधीतव्याकरणेति । सुखेति । सुखेनानायासेन
बोधाय पदार्थंतत्त्वज्ञानायेत्यथंः । तक्यंन्ते प्रमितिविषयीक्रियन्ते इति तक्ति
द्रव्यादिपदार्थास्तेषां संग्रहः संक्षेपेणोद्देशलक्षणपरीक्षा यस्मिन् स ग्रन्थः ।
नाममात्रेण वस्तुसङ्कीर्तनमुद्देशः, यथा द्रव्य गुणा इति । असाधारणधर्मो लक्षणम्, यथा गन्धवत्त्वं पृथिव्याः । लक्षितस्य लक्षणं सम्भवति न वेति
विचारः परीक्षा । अत्रोद्देशस्य पक्षज्ञानं फलं, लक्षणस्येतरभेदज्ञानं
परीक्षाया लक्षणे दोषपरिहार इति मन्तव्यम् ॥ १॥

#### मेधा

द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष, समवाय और अभाव—ये सात पदार्थ हैं। ्रव्याणि कति, कानि च तानि ?
द्रव्याणि पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशकालदिगात्ममनांसि

कति गुणाः के चते?

तव

नवंच ।

**र्व्हपरसगन्धस्पर्शसङ्ख्यापरिमाणपृथक्त्वसंयोगविभागपरत्वापरत्व-**

#### न्यायबोधिनी

द्रव्याणि विभजते—पृथिवीति । नन्वन्धकारस्य दशमद्रव्यस्य सत्त्वात्कथं नवैवेति ? तथाहि—'नीलं तमश्चलति' इति प्रतीतेनीलक्ष्पाश्रयत्वेन क्रियाश्रय-त्वेन च तमसो द्रव्यत्वं सिद्धम् । न च क्लृप्तद्रव्येष्वन्तर्भावात्कुतो दशमद्रव्यत्व मिति वाच्यम् । तमसो क्ष्पवत्त्वात् आकाशादिपञ्चकस्य वायोश्च नीक्ष्वत्वाञ्च तेष्वन्तर्भावः । तमसो निर्गन्धत्वात् पृथिव्या गन्धवत्त्वान्न पृथिव्यामन्तर्भावः । तमसो निर्श्यांवत्त्वात् जलतेजसोः शीतोष्णस्पर्शवत्त्वाञ्च तयोरन्तर्भावः । तस्मात्तमसो दशमद्रव्यत्वं सिद्धमिति चेत् ? न, तमसस्तेजोऽभावक्ष्यत्वेनैवोप-पत्तावितित्तत्तत्कल्पनायां मानाभावात् । न च विनिगमनाविरहात्तेज एव तमोऽभावस्वरूपमस्त्विति वाचम् । तेजसोऽभावस्वरूपत्वे सर्वानुभूतोष्णस्पर्शान्त्रयद्रव्यान्तरकल्पने गौरवात् । तस्मादुष्णस्पर्शगुणाश्रयत्या तेजसो द्रव्यत्वं सिद्धम् । तमसि नीलक्षपप्रतीतिस्तु भ्रान्तिरेव । एवं कर्मवत्ताप्रतीतिरिष, दीपापसरणक्रियाया एव तत्र भानात् ।

#### पदकुत्यम्

तत्रेति । तत्र सप्तपदार्थमध्ये इत्यर्थः । द्रव्याणि नवैवेत्यन्वयः । एवं तत्रेतिपदं चतुर्विशतिर्गुणा इत्यादिनाऽप्यन्वेति । द्रव्यत्वजातिमत्त्वं गुण ।त्त्वं समवायिकारणत्वं वा द्रव्यसामान्यलक्षणम् ।

#### मेधा

इनमें पृथ्वी, जल, तेज, वायु, आकाश, काल, दिक्, आत्मा और मन ये नी द्रव्य हैं। इत्प, रस, गन्ध, स्पर्श, संख्या, परिमाण, पृथक्त, संयोग, विभाग, गुरुत्यद्रवत्यस्नेहशब्दबुद्धिसुखदुः खेच्छाद्वेषप्रयत्नधर्माधर्मसंस्काराश्चत् धिशतिगुणाः।

कियन्ति कर्माणि कानि च तानि?

उत्क्षेपणापक्षेपणाकुश्वनप्रसारणगमनानि पश्व कर्माणि ।

सामान्यं कतिविधम् ?

परमपरं चेति द्विविधं सामान्यम् ।

कियन्तो विशेषाः ?

नित्यद्रव्यवत्तयो विशेषास्त्वनन्ता एव ।

#### पदकृत्यम्

परमपरं चेति । परसामान्यमपरसामान्यमित्यर्थः । परत्वं चाधिकदेश-वृत्तित्वम् । अपरत्वं न्यूनदेशवृत्तित्वम् ।

तदेव हि लक्षणं यदव्याप्त्यतिव्याप्त्यसम्भवरूपदोषत्रयशून्यम्, यथा गौः सास्नादिमत्त्वम् । अव्याप्तिश्च लक्ष्यैकदेशावृत्तित्वम्, अत एव गोर्न कपिलर्व लक्षणं तस्याव्याप्तिग्रस्तत्वात्। अतिव्याप्तिश्च लक्ष्यवृत्तित्वे सत्यलक्ष्य-वृत्तित्वम् । अत एव गोर्न श्रुङ्गित्वं लक्षणम्, तस्यातिव्याप्तिग्रस्तत्वात् । असम्भवश्च लक्ष्यमात्रावृत्तित्वम् । यथा गोरेकशफवत्त्वं न लक्षणं तस्मा-सम्भवग्रस्तत्वात्।

#### मेधा

परत्व, अपरत्व, गुरुत्व, द्रवत्व स्नेह, शब्द, बुद्धि, सुख, दु:ख, इच्छा, द्रेष, प्रयत्न, धर्म, अधर्म और संस्कार — ये २४ गुण हैं।

उत्क्षेपण [ ऊपर फेंकना ] अपक्षेपण [ नीचे फेंकना ], आकु चन [समेटना ], प्रसारण [फैलाना] और गमन [जाना] ये पाँच कर्म हैं ।

पर और अपर — दो प्रकार का सामान्य है। अधिक देश में रहने वाला पर सामान्य है। जैसे — सत्ता। अल्प देश मे रहने अपर सामान्य है। जैसे-द्रव्यत्व आदि ।

विशेष नित्य द्रव्य परमाणु आदि में में रहता है और वह अनन्त है।

समवाय: कतिविध: ?

समवायस्त्वेक एव।

अभावः कतिविधः ?

अमावश्चतुर्विद्यः - प्रागमावः प्रध्वंसाभावोऽत्यन्ताभावोऽन्योन्या-मावश्चेति ।

[२] द्रव्यलक्षणप्रकरणम्।

पृथिव्याः कि लक्षणं, कति च भेदाः ?

तत्र गन्धवती प्रथिबी। सा द्विविधा—नित्याऽनित्या च। अनित्या-कार्यरूपा। पुनस्त्रिवधा-नित्या-परमाणरूपा।

#### न्यायबोधिनी

गन्धवतीति । गन्धवत्वं पृथिव्या लक्षणम् । लक्ष्या पृथिवी । पृथिवीत्वं लक्ष्यतावच्छेदकम् । पृथिवीत्वावच्छिन्ना लक्ष्यता, यद्धर्मावच्छिन्नं लक्ष्यं स धर्मी लक्ष्यतावच्छेदकः। यो धर्मी यस्यावच्छेदकः स तद्धर्मावच्छिन्नः। तथा च लक्ष्यतावच्छेदकं पृथिवीत्वं चेल्लक्ष्यता पृथिवीत्वावच्छिन्ना। गन्धसमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वं पृथिव्या लक्षणम् । एवं शीतस्पर्श-वत्त्वादिलक्षणेषु जलादीनां लक्ष्यता, जलत्वादीनां लक्ष्यतावच्छेदकत्वं च बोध्यम् ।

#### पदकृत्यम्

नित्येति । ध्वंसभिन्नत्वे सति ध्वंसाप्रतियोगित्वं नित्यत्वम् । ध्वंसेऽति-व्याप्तिवारणाय ध्वंसिभन्नेति विशेषणम् । घटादावतिव्याप्तिवारणाय विशेष्य-

. मेधा

समवाय-एक ही है।

अभाव चार प्रचार का है-प्रागभाव, प्रध्वंसाभाव, अत्यन्ताभाव और अन्योन्याभाव।

जिसमें गन्ध समवाय सम्बन्ध से रहता हो वह पृथिवी है। वह दो प्रकार की है-नित्य और अनित्य। परमाणुरूप पृथिवी नित्य है। और घट आदि कार्येरूप पृथिवी अतित्य है। अनित्य पृथिवी तीन प्रकार की है-

शरीरेन्द्रियविषयभेदात् । शरीरमस्मदादोनाम् । इन्द्रियं गन्धग्राहकं ध्राणं नासाग्रवति । विषयो मृत्पाणादिः ।

जलस्य कि लक्षणं, कति च भेदाः ?

शीतस्पर्शवत्य आपः। ता द्विविद्याः—नित्या अनित्याश्च । नित्याः-परमाणुरूपाः। अनित्याः—कार्यरूपाः। पुनिस्त्रविद्याः—शरीरेन्द्रिय-विषयभेदात्। शरीरं वरुणलिको। इन्द्रियं रस्त्राहकं रसनं जिल्ला-ग्रवति। विषयः सरित्समुद्रादिः।

#### पदकृत्यम्

दलम् । व्वंसप्रतियोगित्वं प्रागभावप्रतियोगित्वं वाऽनित्यत्वम् । शरीरेति । यद्भोगायतनं तदेव शरीरं, चेष्टाश्रयो वा । इन्द्रियमिति । चक्षुरादावति-व्याप्तिवारणाय गन्ध्रग्राहकमिति । कालादावतिप्रसक्तिवारणायेन्द्रियमिति । विषय इति । शरीरेन्द्रियभिन्नत्वे सत्युपभोगसाधनं विषयः । शरीरादावति-व्याप्तिनिरासाय सत्यन्तम् । परमाण्वादावतिव्याप्तिवारणाय विशेष्यदलम् । कालादिवारणाय जन्यत्वे सतीत्यपि बोध्यम् ।

शीतिति । तेज श्रादावितव्याप्तिवारणाय शीतेति । श्राकाङ्क्षावारणाय स्पर्शेति । कालादावितिप्रसक्तिवारणाय समवायसम्बन्धेनेति पदं देवम् । इन्द्रियमिति । त्वगादावितव्याप्तिवारणाय रसग्राहकमिति । रसनेन्द्रियरसः सिन्नकर्षादावितव्याप्तिनिरासायेन्द्रियमिति । सरिदिति । आदिना तडागः हिमकरकादीनां संग्रहः ।

#### मेधा

शरीर, इन्द्रिय, विषय। हम लोगों का शरीर पार्थिव है। गन्ध-माहव झाणेन्द्रिय पार्थिव इन्द्रिय है, जो नाक के अग्रभाग में रहती है। घट, पट मिट्टी, पत्थर फूल आदि सब पार्थिव विषय हैं।

शीतल स्पर्श जिसमें रहे वह जल है। यह दो प्रकार का है—नित्य और अनित्य। परमाणुरूप जल नित्य है। कार्येरूप [स्थूल] जल अनित्य है कार्य-जल शरीर, इन्द्रिय, विषय भेद से तीन तरह का है। जलीय शरी वरुणलोक में प्राप्त होता। रस का प्रत्यक्ष कराने वाली रसना जली इन्द्रिय है। अन्य सरोवर, समुद्र आदि जलीय विषय हैं।

र्तेजसः कि लक्षणं, कित च भेदाः ?

उद्यास्पर्शव त्रोजः। तच्च द्विविधम्—नित्यमिनित्यं च। नित्यं-परमाणुरूपम्। अनित्यं—कार्यरूपम्। पुनिस्त्विधं-शरीरेन्द्रिय--विषयभेदात्। शरीरमादित्यलोके प्रसिद्धम्। इन्द्रियं रूपग्राहकं चक्षुः कृष्णताराग्रवित । विषयश्चतुर्विधो-भौमिदिव्योदयिकरजभेदात्। भौमं व्ह्वादिकम्। अविन्धनं दिव्यं विद्युदादि। भुक्तस्य परिणामहेतु-रुद्यम्। आकरजं सुवणिदि।

वायोः कि लक्षणं, कति च भेदाः ? रूपरहितस्पर्शवान् वायुः । स द्विविधः—नित्योऽनित्यश्च । नित्यः—

#### न्यायबोधिनी

एवं पृथिव्यादित्रिकं निरूप्य वायुं निरूपयित—रूपरहित इति । पदकृत्यम्

उष्णेति। जलादावितव्याप्तिनिरासायोष्णेति। कालादावितिप्रसङ्गवारणाय समवायसम्बन्धेनेति पदं देयम् । इन्द्रियमिति । घ्राणादावितिप्रसङ्गवारणाय रूपग्राहकमिति । भेदादितिपदं प्रत्येकमभिसम्बध्यते । भौममिति । भृक्ति ति । भृक्तस्यान्नादेः पीतस्य जलस्य परिणामो जीर्णता तस्य हेतुष्दर्यमित्यर्थः । सुवर्णेति । आदिना रजतादिपरिग्रहः ।

रूपेति । घटादिवारणाय विशेषणम् । आकाशादिवारणाय विशेष्यम् ।

उद्या स्पर्शवाला द्रव्य तेज है। इसके दो भेद हैं—नित्य और अनित्य। परमाणुस्वरूप तेज नित्य है। तैजस द्व्यणुक आदि उत्पन्न होने से अनित्य तेज हैं। अनित्य तेज के तीन प्रभेद हैं—शरीर, इन्द्रिय और विषय।

तैजस शरीर सूर्यंलोक में प्रसिद्ध है। रूप को बताने वाली चक्षु तैजस इन्द्रिय है जो आंख की कृष्णतारा के अग्निम भाग में रहती है। तैजस विषय चार तरह का है—भौम, दिव्य, उदर्य और आकरज। अग्नि आदि भौम तेज हैं। जल से उत्पन्न होने वाली बिजली दिव्य तेज है। भोजन पचाने वाला उदरस्थ तेज उदर्य है। खान से निकले हुए सोना आदि आकरज तेज हैं।

न्यायबोधिनी पदकृत्य मेघा व्याख्यात्रयोपेतः

### दिशः कि लक्षणं, कतिविधा च सा ? प्राच्यादिव्यवहारहेतुर्दिक् । सा चैका नित्या विभवी च ।

न्यायबोधिनी

सम्यक्तवात् । तदुक्तम्-

रूपं गन्धो रसः स्पर्शः स्नेहः सांसिद्धिको द्रवः।

बुद्धचादिभावनान्ताश्च शब्दो वैशेषिका गुणाः ॥ इति ॥

तच्चैकमिति । अनेकत्वे मानाभावादिति भावः । विभिवति । सर्व-मूर्तेद्रव्यसंयोगित्वं विभृत्वम् । मूर्तेत्वं च क्रिबावत्त्वम् । पृथिव्यप्तेजोवायुमनांसि मूर्तानि । पृथिव्यप्तेजोबाय्याकाशेतिपञ्चकं भूतपदवाच्यम् । भूतत्वं नाम बहिरिन्द्रयग्राह्यविक्षेषगुणवत्त्वम् ।

कालं लक्षयित-अतीतेति । व्यवहारहेतुत्वस्य लक्षणत्वे घट इति व्यवहारहेतुभूतघटादावतिव्याप्तिः । तद्वारणाय अतीतादीति विशेषणी-पादानम् ।

दिशो लक्षणमाह-प्राच्येति । उदयाचलसिन्निहिता या दिक् सा प्राची । अस्ताचलसन्निहिता या दिक् सा प्रतीची। मेरोः सन्निहिता या दिक् सोदीची । मेरोव्यंवहिता या दिक् साऽवाची ।

#### पदकृत्यम्

त्मकस्तस्यासाधारणहेतुः काल इत्यर्थः। नन्विदं लक्षणमाकाशेऽतिब्याप्तं व्यवहारस्य शब्दात्मकत्वादिति चेत्? न, अत्र हेतुपदेन निमित्तहेतीविवक्षि-तत्वात् । न चैवं कण्ठताल्वाद्यभिघातेऽतिव्याप्तिरिति वाच्यम् । विभुत्व-स्यापि निवेशात ।

प्राचीति । इयं प्राचीयमर्वाचीयं प्रतीचीयमुदीचीत्यादिव्यवहारासाधारणं

अतीत [भूत], आगामी, [भविष्यत्], आदि व्यवहारों का हेतु जो द्रव्य है वह काल है। यह काल एक सर्वव्यापी और नित्य है।

पूर्व, पश्चिम, दक्षिण आदि व्यवहारों का जो द्रव्य हेतु है वह दिशा है। वह एक है-सर्वव्यापक है-और नित्य है।

बात्मन: कि लक्षणं, कतिविधश्च सः? ज्ञानाधिकरणमात्मा। स द्विविधः — जीवात्मा परमात्मा चेति।

तत्रेश्वरः सर्वज्ञः परमात्मा एक एव। जीवस्तु प्रतिशरीरं भिन्नो विभनित्यश्च।

मनसः कि लक्षणं, कतिविधं च तत् ?

सुखाद्यपलब्धिसाधनमिन्द्रियं मनः। तच्च प्रत्यात्मिनयतत्त्वाद-नन्तं परमाणुरूपं नित्यं च । १ ८,०० वहात्री ६

न्यायबोधिनी आत्मानं निरूपयति —ज्ञानाधिकरणमिति । अधिकरणपदं समवायेन

ज्ञानाश्रयत्वलाभार्थम् ।

मनो निरूपयति—सुखादीति । उपलब्धिर्नाम साक्षात्कारः, तथा ज पदकृत्यम्

कारणं दिगित्यर्थः । हेर्तुर्दिगित्युच्यमाने परवाण्वादावतिक्याप्तिः स्यात्त-

द्वारणाय प्रच्यादिव्यवहारहेतुरिति । आकाशादिवारणायासाधारणेति । ज्ञानाधिकरणेति । भूतलादिवारणाय ज्ञानेति । कालादिवारणाय समवायेनेत्यति देयम्। ई्रवर इति। समवायसम्बन्धेन नित्यज्ञान-

वानीश्वरः । जीव इति । सुखादिसमवायिकारणं जीव इत्यर्थः ।

सुखेति । आत्ममनःसंयोगादिवारणायेन्द्रियमिति । चक्षुरादिवारणाय सुखेति ।

समवाय सम्बन्ध से जिस द्रव्य में ज्ञान उत्पन्न हो वह आत्मा है। यह दो तरह का है-जीवात्मा और परमात्मा। परमात्मा ही ईश्वर है। यह सर्वज्ञ है और एक है। जीवात्मा — प्रत्येक शरीर में भिन्न-भिन्न है। यह भी व्यापक है और नित्य।

जिस इन्द्रिय से सुख और दुःख का साक्षात्कार होता है उसका नाझ मन है। यह प्रत्येक जीवात्मा के साथ भिन्न-भिन्न है। अतएव अनन्त है। यह मन परम अणुरूप है और नित्य है।

## [३] गुणलक्षणम् । रूपस्य किं लक्षणं, कतिविधं च तत् ? चक्षमीवग्राह्यो गुणो रूपम् । तञ्च शुक्लकोलपीतरक्तहरित-

### न्यायबोधिनी

सुखदुः खादिसाक्षात्कारकारणत्वे सित इन्द्रियत्वं मनसो लक्षणम् । इन्द्रियत्व-भात्रोक्तौ चक्षुरादावितव्याप्तिः, अतः सुखादिसाक्षात्कारकारणत्विविशेषणम् । विशेष्यानुपादाने आत्मन्यतिव्याप्तिः, आत्मनः सुखादिकं प्रति समवायि-कारणत्वात्, अत इन्द्रियत्वरूपविशेष्योपादानम् ।

रूपं लक्षयित —चक्षुरिति । चक्षुमित्रग्राह्यत्वविशिष्टगुणत्ववत्त्वं रूपस्य लक्षणम् । विशेष्यमात्रोपादाने रमादावितव्याप्तिः, अतश्चक्षुमित्रग्राह्यत्व- विशेषणम् । ताबन्मात्रोपादाने रूपत्वेऽतिव्याप्तिः, 'यो गुणो यिदिन्द्रयग्राह्य- स्तिनिष्ठा जातिस्तिदिन्द्रयग्राह्या' इति नियमात् । तद्वारणाय विशेष्योपादानम् । चक्षुमित्रग्राह्यत्वं नाम चक्षुमित्नेन्द्रयाग्राह्यत्वे सित चक्षुर्माह्यत्वम् । मात्र- थदानुपादाने संख्यादिसामान्यगुणेऽतिव्याप्तिः, तत्रापि चक्षुर्माह्यत्वविशिष्ट- गुणत्वस्य सत्त्वात्, अतस्तद्वारणाय मात्रपदम् । संख्यादेश्चक्षुभिन्नत्विगिन्द्रयग्राह्यत्वाच्चक्षुर्मात्रग्राह्यत्वं नास्ति । अतीन्द्रयगुरुत्वादावितव्याप्तिवारणाय चक्षु- ग्राह्यते । अत्र लक्षणे ग्राह्यत्वं नाम प्रत्यक्षविषयत्वम् । अग्राह्यत्वं नाम तदविषयत्वम्, तथा च चक्षुभिन्नेन्द्रयजन्यप्रत्यक्षाविषयत्वे सित चक्षुर्जन्य- प्रत्यक्षविषयत्वम्, तथा च चक्षुभिन्नेन्द्रयजन्यप्रत्यक्षाविषयत्वे सित चक्षुर्जन्य- प्रत्यक्षविषयत्वम्, तथा च चक्षुभिन्नेन्द्रयजन्यप्रत्यक्षाविषयत्वे सित चक्षुर्जन्य- प्रत्यक्षविषयत्वमिति फलितोऽर्थः । ननु प्रभाषटसंयोगे रूपलक्षणस्यातिव्या-

#### पदकृत्यम्

चक्षुरिति । रूपत्वादिवारणाय गुणपदम् । रसादिवारणाय चक्षुर्गाह्य इति । संख्यादिवारणाय मात्रपदम् । यद्यपि प्रभाभितिसंयोगवारणाय गुण-पदेन विशेषगुणस्य विवक्षणीयतया तत एव संख्यादिवारणं सम्भवतीति मात्रपदं व्यर्थम् । तथापि सांसिद्धिकद्रवत्ववारणाय तदावश्यकम् । वस्तुतस्तु

#### मेधा

जिस गुण का नेत्र से प्रत्यक्ष होता है वह रूप है। वह शुक्ल, नील, जीत, रक्त, हरित, किपश और चित्र भेद से सात प्रकार का है। वह रूप कृपिशचित्रभेदात् सप्तविधम् । पृथिव्यां सप्तविधम् । अभास्वर-शुक्लं जले । भास्वरशुक्लं तेजिसि ।

रसस्य कि लक्षणं, कतिविधश्च सः ?

## रसनाग्राह्यो गुणो रसः। स च मधुराम्ललवणकटुकषायितक्त-

#### न्यायबोधिनी

तिस्तस्य चक्षुमित्रग्राह्यगुणत्वादिति चेत् ? न, गुणपदस्य विशेषगुणपरत्वात् । न चैवं विशेषगुणत्वघटितलक्षणे संख्यादावतिव्याप्त्यभावान्मात्रपदवैयर्थमिति वाच्यम् । जलमात्रवृत्तिसांसिद्धिकद्रवत्वादावतिव्यापितवारणाय तदुपादानात् ।

अथवा चक्षुमित्रग्राह्मजातिमद्गुणत्वस्य लक्षणत्वान्न प्रभाषटसंयोगादाव-तिव्याप्तिः । संयोगत्वजातेश्चक्षुमित्रग्राह्मत्वाभावात् । घटपटसंयोगस्य त्विग-न्द्रियग्राह्मत्वात्तद्गतजातेरपि त्विगिन्द्रयग्राह्मत्वात् । (यो गुणो यदिन्द्रिय-ग्राह्मस्तिनष्ठजातेरपि तदिन्द्रियग्राह्मत्वात् ।) अत्र जातिघटितलक्षणे गुणत्वा-नुपादाने चक्षुमित्रग्राह्मजातिमति सुवर्णादौ अतिव्याप्तिरतस्तद्वारणायः तदुपादानम् । एवं रसादिलक्षणे विशेषणानुपादाने लक्ष्यभिन्नगुणादावित-

#### षदकुत्यम्

परमाणुरूपेऽन्याप्तिवारणाय चक्षुमित्रग्राह्यजातिमत्त्वस्य विवक्षणीयतयाः विशेषपदं न देयम् । त्र्यणुकादिवारणाय गुणपदं तु देयम् । सप्तेति । रूपिनत्यनुषज्यते ।

रसनेति । रसत्वादिवारणायं गुण इति । रूपादावितव्याप्तिवारणाय रस-मेधा

पृथिवी जल और तेज में रहता है। पर पृथिवी में सातों प्रकार का रूप है। जल में अभास्वर शुक्ल रूप [विना चमक वाला सफेद रंग] है, और तेज में भास्वर शुक्ल [चमकीला और प्रकाशक] रूप है।

जिह्ना [रसनेन्द्रिय] से जिस गुण का प्रत्यक्ष हो वह रस है। वह मधुर अम्ल, लवण, कटु, कषाय और तिक्त भेद से ६ प्रकार का है। वह रस पृथिबी और जल में रहता है। परन्तु पृथिवी में ६ प्रकार का रस है। जल में केवल एक (अब्यक्त) मधुर रस ही है।

न्यायबोधिनी-पदकृत्य मेघा व्याख्यात्रयोपेतः

24

भेदात षड्विधः। पृथित्रोजलवृत्तिः। तत्र पृथिव्यां षड्विधः। जले मधुर एव।

गुन्धस्य कि लक्षणं, कति च भेदाः ?

व्राणग्राह्यो गुणो गन्धः। स द्विविधः—सुरिमरसुरिमश्व। पृथिवीमात्रवृत्तिः।

स्पर्शस्य कि लक्षणं के च भेदाः ?

त्विगिन्द्रियमात्रग्राह्यो गुणः स्पर्शः । स च त्रिविधः —शीतोब्णाऽनु-

#### न्यायबोधिनी

न्याप्तिः, विशेष्यानुपादाने लक्ष्यमात्रवृत्तिरसत्वगन्धत्वादावितव्याप्तिः । अतो विशेषणविशेष्ययोष्ठपादानम् ।

स्पर्शे लक्षयति—त्विगिन्दियमात्रग्राह्य इति । तत्रापि मात्रपदं संख्यादिसामान्यगुणादावित व्याप्तिवारणाय । अन्यविशेषकृत्यं पूर्वेवद्शोध्यम् । ग्राह्यत्वपदार्थोऽपि पूर्वेवदेव प्रत्यक्षविषयत्वरूप एव बोध्यः ।

#### पदकृत्यम्

निति। तत्रेति। पृथिवीजलयोरित्वर्थः। षड्विध इति। अत्र रस इत्यनु-वर्तते।

घ्राणग्राह्य इति । गन्धत्वादावितव्याप्तिवारणाय गुण इति । रूपादावित-व्याप्तिवारणाय घ्राणग्राह्य इति । पृथिवीति । पृथिवीसम्बन्धसत्त्वे गन्धप्रतीति-सत्त्वं पृथिवीसम्बन्धामावे गन्धप्रतीत्यभावः इत्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां पृथिवीगन्धस्यैव जले प्रतीतिबींध्या । एवं वायाविष । ननु देशान्तरस्थक-स्तूरीकुसुमसम्बन्धपवनस्यैतद्देशे सत्त्वात्कुसुमादिसम्बन्धप्रतीत्यनुपपत्तिः । न

#### मेधा

घाण इद्रिय [नाक] से जिस गुण का ज्ञान हो वह गन्ध है। वह गन्ध दो प्रकार का होता है — सुगन्धि और दुर्गन्धि। गन्ध केवल पृथिवी में रहती है।

केवल त्विगिन्द्रिय से जिस गुण का प्रत्यक्ष हो वह स्पर्श है। स्पर्श तीन

ब्णाऽशीतभेदात् । पृथिव्यप्तेजीवायुवृत्तिः । तत्र श तो जले । उब्ण-स्तेजिस । अनुब्णाशीतः पृथिवीवाय्वाः ।

रूपादिचतुष्टयं कुत्र पाकजमपाकजं वा कुत्र ?

रूपादिचतुष्टयं पृथिव्यां पाकजमनित्यं च। अन्यव्रापाकजं

#### न्यायबोधिनी

रूपादिचतुष्टयमिति । एतत्तत्त्वनिर्णयश्चेत्थम्—पाको नाम विजाती-यतेजःसंयोगः । स च नानाजातीयः । रूपजनको विजातीयस्तेजःसंयोगः, तद-पेक्षया रसजनको विजातीयस्तेजःसंयोगः, एवं गन्धजनकोपि ततो विजातीय एव, एवं स्पर्शजनकोऽपि तथैव । एवं प्रकारेण भिन्नभिन्नजातीयाः पाकाः कार्यवैलक्षण्येन कल्पनीयाः । यथा तृणपुञ्जनिक्षिप्त आम्रादौ ऊष्मलक्षण-विजातीयतेजःसंयोगात्पूर्वहरितरूपनाशे रूपान्तरस्य पीतादेश्तेपत्तः पूर्वरस-स्थाम्लस्यैवानुभवात् । क्वचित्पूर्वहरितसत्त्वेऽपि रसपरावृत्तिदृष्ट्यते, विजातीयतेजःसंयोगरूपपाकवशात्पूर्वतनाम्लरसनाशेन मधुररसस्यानुभवात् ।

#### पदकृत्यम्

च बाय्वानीतत्र्यणुकादिसम्बन्धोऽस्त्येवेति वाच्यम् । कस्तूर्या न्यूनतापत्तेः, कुसुमस्य च सच्छिद्रत्वापत्तेरिति चेत्? न, भोक्त्रदृष्टिविशेषेण पूर्ववत्त्र्यणु-कान्तराद्युत्पत्तेः, कर्प्रादौ तु तदभावान्न तथात्विमिति ।

स्पर्शत्वादावितव्याप्तिवारणाय गुण इति । रूपादावितव्याप्तिवारणाय स्पर्शत्वादावितव्याप्तिवारणाय मात्रपदम् । तत्रेति । पृथिव्यादिचतुष्टये । शीत इति शीतस्पर्शः । उष्ण इति उष्णस्पर्शः ।

#### मधा

प्रकार का है—शीत [ ठंडा ], उष्ण [गर्म], अनुष्णाशीत [न ठंढा न गर्म] वह स्पर्श पृथिवी, जल, तेज और वायु में रहता है। जल में शीत स्पर्श, तेज में उष्ण स्पर्श, पृथिवी और वायु में अनुष्णाऽशीतस्पर्श।

पृथिवी में - रूप रस गन्ध स्पर्श - ये चारो गुण पाकज [ अग्नि आदि तेज के संयोग से उत्पन्न होने बाले ] हैं और अनित्य हैं। जल, तेज वायु में — रूप आदि चारो गुण अपाकज हैं। जल तेज वायु में रहने वाले यथासम्भव नित्यमनित्यं च । नित्यगतं नित्यम् । अनित्यगतमनित्यम् । सङ्ख्यायाः कि लक्षणम् कुत्र च सा वर्तते ? एकत्वादिव्यव्यवहारहेतुः संख्या । सा नवद्रव्यवृत्तिः । एकत्वादि-

#### न्यायबोधिनी

तस्माद्र पजनकापेक्षया रसजनको विलक्षण एवाङ्गीकार्यः। एवं गन्धजनको विलक्षण एव, रूपरसयोरपरावृत्ताविष पूर्वगन्धनाशे विजातीयपाकवशात्सुरभिगन्धोपल्ड्येः। एवं स्पर्शजनकोऽपि, पाकवशात्किठनस्पर्शनाशे मृदुस्पर्शातुभवात्। तस्माद्र पादिजनका विजातीया एव पाकाः यथाकार्यमुन्नेयाः। अत
एव पाथिवपरमाणूनामेकजातीयत्वेषि पाकमहिम्ना विजातीयद्रव्यान्तरानुभवः। यथा गोभुक्ततृणादीनामापरमाण्वन्तभङ्गे तृणारम्भकपरमाणुषु
विजातीयतेजःसंयागात्पूर्वरूपादिचतुष्टवनाशे तदनन्तरं दुग्धे याद्शं रूपादिकं
वर्तते तादृशरूपरसगग्धस्पर्शजनकास्तेजःसंयोगा जायन्ते, तदुत्तरं तैरेव तादृशरूपरसादिविशिष्टपरमाणुभिर्दुग्धद्रचणुकमारभ्यते, नतस्त्र्यणुकादिक्रमेण महादुग्धारम्भकै: परमाणुभिरेव दध्यारभ्यते। (एवं) पाकमहिम्ना दध्यारम्भकैरेव
परमाणुभिर्नवनीतादिव मिति किक्।।

#### पदकुत्यम्

एकत्वादीति । एकत्यमित्यादियों व्यवहारः एको द्वावित्याद्यात्मकस्तस्य हेतुः सङ्ख्या इत्यर्थः । घटादिवारणाय एकत्वादीति । कालादिवारणाया-साधारणेत्यपि देयम् । ननु सङ्ख्याया अवधिरस्ति न वेत्यत आह—एकत्वा-दीति । तथाच—

> एकं दश शतं चैव सहस्रमयुतं तथा। लक्षं च नियुतं चैव कोटिरर्बुदमेव च।। मेधा

रूप रस स्पर्श गुण नित्य और अनित्य—दोनो तरह के हैं। परमाणु में रहने बाले रूप आदि नित्य हैं। स्थूल जलादि-गत रूप आदि तीनों गुण अनित्य हैं। परार्धपर्यं न्ता । एकत्वं नित्यमनित्यं च । नित्यगतं नित्यम् । अनित्य-गतमनित्यम् । द्वित्वादिकं तु सर्वत्रानित्यमेव ।

परिमाणस्य कि लक्षणं के च तस्य भेदाः ?

मानव्यवहारासाधारणकारणं परिमाणम्। नवद्रव्यवृत्ति । तच्चतुर्विधम्—अणु महद्दीर्धं ह्रस्वं चेति ।

पृथक्तवस्य कि लक्षणम् ? पृथक्वयबहारासाधारणकारणं पृथक्तवम् । सर्वद्रव्यवृत्ति ।

#### पदकृत्यम्

वृत्दं खर्वो निखर्वश्च शङ्खः पद्मश्च सागरः। अन्त्यं मध्यं परार्धं च दशवृद्ध्या यथाक्रमम्।।

मानेति । मानं परिमितिस्तस्या यो व्यवहारः — इदं महदिदमणु इत्या-द्यात्मकः तस्य कारणं परिमाणिमित्यर्थः । दण्डादिवारणाय मानेति । कालादिवारणायासाधारणेति । शब्दत्ववारणाय कारणिमिति । नवद्रव्येति । चतुर्विधमपि परमध्यभेदेन द्विविधम् । तत्र परमाणुह्नस्वत्वे परमाणुमनसोः । मध्यमाणुह्नस्वत्वे द्वधणुके । परममहत्त्वदीर्घत्वे गगनादौ । मध्यममहत्त्वदीर्घत्वे घटादौ । एतन्मौक्तिकमण्विति व्यवहारस्यापकृष्टमहत्त्वाश्रयत्वाद्गौणत्वं बोध्यम् । एवमेव केतनाद्वधननं ह्नस्विमत्यत्रापि निकृष्टदीर्घत्वाद् गौणत्वम् ॥

#### मेधा

एक, दो, तीन इत्यादि व्यवहार का असाधारण कारण संख्या है। संख्या नो द्रव्यों में रहती है। और वह एक से परार्ध तक है। उनमें एकत्व संख्या नित्य अनित्य दोनों तरह की है। परमाणु और आकाश आदि नित्य द्रव्यों में रहने वाला एकत्व नित्य है। घट, पट आदि अनित्य द्रव्यों में रहने वाला एकत्व अनित्य है। द्वित्व आदि सभी सङ्ख्या तो अनित्य ही हैं।

सेर, दो सेर इत्यादि नापने-तौलने के व्यवहार में प्रधान हेतु जो गुण हो वहीं परिमाण है। यह नौ द्रव्यो में रहता है। परिमाण चार प्रकार का है—अणुत्व, महत्त्व, दीर्घत्व और हस्वत्व। संयोगस्य कि लक्षणम् ? संयुक्तव्यवहारहेतुः संयोगः । सर्वद्रव्यवृत्तिः । १ विभागस्य कि लक्षणम् ? संयोगनाशको गुणो विभागः । सर्वद्रव्यवृत्तिः ।

#### न्यायबोधिनी

विभागं लक्षयति—संयोगेति । संयोगनाशकत्वविशिष्टगुणत्ववत्त्वं विभागस्य लक्षणम् । विशेषणमात्रोपादाने क्रियाया अपि संयोगनाशकत्वात्त-त्रातिव्याप्तिस्तद्वारणाय गुणत्ववत्त्वभिति विशेष्योपादानम् ।

#### पदकृत्यम्

पृथगिति । अयमस्मात्पृथगिति यो व्यवहारस्तस्य कारणं पृथक्त्व-नित्यर्थः । दण्डादिवारणाय पृथगित्यादि । कालादिवारणायासाधारणेति । पृथग्व्यवहारत्ववारणाय कारणमिति ।

संयुक्तेति । इमौ संयुक्ताविति यो व्यवहारस्तस्य हेतुः संयोग इत्यर्थः । दण्डादिवारणाय संयुक्तव्यवहारेति । कालादिवारणायासारणेत्यपि देवम् । संयुक्तव्यवहारत्वेऽतिप्रसक्तिवारणाय हेतुरिति । उपदिशत्तिलक्षण-चतुष्टयेऽसाधारणपदं देयम् ।

संयोगेति । संयोगनाशजनक इत्यर्थः । कालेऽतिप्रसक्तिवारणाय गुणपदम् । ईश्वरेच्छादिवारणायासाधारणेत्यिष बोध्यम् । ननु असाधारण-पदोपादाने गुणपदस्य वैयर्थ्यं स्यादिति चेत् ? न, क्रियायामितिप्रसक्तिवारणाय तस्याप्यावश्यकत्वात् ।।

#### मेघा

यह घट पट से पृथक् है इत्यादि व्यवहार का मुस्य हेतु गुण पृथक्त है। यह नौ द्रव्यों में रहता हैं।

'ये दो पदार्थं मिले हुये हैं' इत्यादि व्यवहार का असाधारण कारण गुण संयोग है। संयोग सभी [नवों] द्रव्यों में रहता है।

संयोग का नाश करने वाला गुण विभाग है। यह भी नी द्रण्यों में रहता है। //
// परत्वापरत्वयोः कि लक्षणं, के च भेदाः ?

परापरव्यवहारासाधारणकारणे परत्वापरत्वे । पृथिव्याविचतुष्टय-मनोवृत्तिनी । ते च द्विविधे—दिक्कृते कालकृते चेति । दूरस्थे दिक्कृतं परत्वम्, समीपस्थे दिक्कृतमपरत्वम् । ज्येष्ठे कालकृत परत्वम्, कनिष्ठे कालकृतमपरत्वम् ॥

गुरुत्वस्य कि लक्षणम् कुत्र च तत् ? आद्यपतनासमनायिकारणं गुरुत्वम् । पृथिवीजलवृत्ति ।

#### न्यायबोधिनी

गुरुत्वं लक्षयति आद्येति । द्वितीयपतनक्रियायां वेगस्यासमवायिकारण-त्वात्तत्रातिव्याप्तिवारणायाद्येति । उत्तरत्र स्यन्दने आद्यत्वविशेषणमपि पूर्ववदेव योजनीयम् ॥

#### पदकृत्यम्

परेति । परव्यवहारासाधारणं कारणं परत्वम् । अपरव्यवहारा-साधारणं कारणमपरत्वमित्यर्थः । दण्डादिवारणाय परव्यवहारेति । काला-दिवारणायासाधारणेति । परव्यवहारत्ववारणाय कारणेति । एवमेव द्वितीयेऽपि बोध्यम् ।

आद्येति । दण्डादिवारणायासमवायीति । रूपादिवारणाय पतने सि । वेगेऽतिव्याप्तिवारणाद्येति ।।

#### मेधा

'यह पर [दूर] है' इत्यादि व्यवहार का हेतु गुण परत्व है, 'यह अपर [समीप] है' इस व्यवहार का हेतु गुण अपरत्व है। परत्व और अपरत्व ये दोनों पृथिवी, जल, तेज, वायु और मन में रहते हैं। ये दो तरह के हैं—दिक्कृत और कालकृत। दूरस्थित घट आदि पदार्थ में दिक्कृत परत्व है। समीपस्थ पदार्थ में दिक्कृत अपरत्व है। ज्येष्ठ [बड़े] में कालकृत परत्व, किन्छु [छोटे] में कालकृत अपरत्व है।

आदा पतन [प्रथम गिरने की क्रिया ] का असमवायिकारण गुण गुरुत्व है। वह पृथिवी और जल में रहता है।

न्यायबोधिनी-पदकृत्य-मेघा-व्याख्यात्रयोपेतः

79

८ दवत्वस्य कि लक्षणं के च भेदाः ?

आद्यस्यन्दनासमवायिकारणं द्रवत्वम् । पृश्यव्यप्तेजोवृत्ति । तद्-द्विष्ठम्—सांसिद्धिकं नेमित्तिकं च । सांसिद्धिकं जले । नैमित्तिकं पृथिवीतेजसोः । पृथिव्यां घृतादाविन्तसंयोगजं द्रवत्वम्, तेजिसि सुवर्णादौ ।।

१५ स्तेहस्य कि लक्षणम्, कुत्र च सः ?
चूर्णादिपण्डीभावहेतुर्गुंणः स्तेहः । जलमात्रवृत्तिः ।।

#### न्यायबोधिनी

स्नेहं लक्षयित—चूर्णादीति । पिण्डीभावहेतुत्वे सित गुणत्वं स्नेहस्य लक्षणम् । पिण्डीभावो नाम चूर्णादेधरिणाकर्षणहेतुभूतो विलक्षणः संयोगः । तादृशसयोगे स्नेहस्यैवासाधारणकारणत्वं न तु जलादिगतद्रवत्वस्य, तथा सित द्रुतसुवर्णादिसयोगेन चूर्णादेः पिण्डीभावापत्तेः, अतः स्नेह एवासाधारणं पदकृत्यम्

आद्यस्यन्दनेति । दण्डादिवारणायासमवायीति । रसादिवारणाय स्यन्दनेति ।

चूर्णादीति । चूर्णं पिष्टं तदेवादिर्यस्य मृत्तिकादेः स चूर्णादिस्तस्य मेधा

आद्य स्यन्दन (बहना) का असमवायिकारण गुण द्रवत्व है। वह पृथिवी और तेज में रहता है। द्रवत्व दो प्रकार का है—सांसिद्धिक [स्वाभाविक] और नैमित्तिक [अग्नि आदि के संयोग से होने वाला ]। सांसिद्धिक द्रवत्व जल में रहता है। नैमित्तिक द्रवत्व पृथिवी और तेज में रहता है। जैसे घृत, लाक्षा, मोम और सुवणं आदि पदार्थों में नैमित्तिकद्रवत्व है, क्योंकि उनमें अग्नि के संयोग से ही द्रवत्व होता है। किन्तु जल में स्वाभाविक द्रवत्व है।

चूना, चूर्ण आदि पिशी हुई चीजों को मिलाकर गोली बनाने वाला गुण स्नेह है। यह स्नेह केवल जल में रहता है। र्शिब्दस्य कि लक्षणं, कतिविधश्च सः ?

श्रोत्रग्राह्यो गुणः शब्द । आकाशमाववृत्तिः । स द्विबधः—ध्वन्या-त्मको वर्णात्मकश्च । तत्र ध्वन्यात्मको भेर्यादौ । वर्णात्मकः संस्कृत-भाषादिरूपः ।।

#### न्यायबोधिनी

कारणम् । विशेषणमात्रोपादाने कालादावितव्याप्तिरतस्तद्वारणाय विशेष्यो-पादानम् । वस्तुस्तस्तु द्रुतजलसंयोगस्यैव चूर्णादिपिण्डीभावहेतुत्वं स्नेहस्य पिण्डीभावहेतुत्वे मानाभावात् । जले द्रुतत्वविशेषणात्करकादिव्यावृत्तिः ।

शब्दं लक्ष्यति—श्रोत्रेति । शब्दत्वेऽतिव्याप्तिवारणाय गुण इति । स्त्रावावित्याप्तिवारणात श्रोत्रेति । सित्रविधः—संयोगजो विभागजः शब्दजश्चेति यया भेरीदण्डसंयोगजो झाङ्कारादिशब्दः, हस्ताभिघातसंयोग-जन्यो मृदङ्गादिशब्दः । वंशे पाट्यमाने दलद्वयविभागजश्चटचटाशब्दः । शब्दोत्पत्तिदेशमारभ्य श्रोत्रदेशपर्यन्तं वीचीतरङ्गन्यायेन कदम्बमुकुलन्यायेन वा निमित्तपवनेन शब्दधारा जायते, तत्र उत्तरोत्तरशब्दे पूर्वपूर्वशब्दः कारणम् ।

#### पदकृत्यम्

पिण्डीभाव: संयोगिवशेषस्तस्य हेर्तुनिमित्तकारणं स्नेह इत्यर्थ: । कालादावित-व्याप्तिवारणाय पिण्डीभावेति । चूर्णपदं स्पष्टार्थम् ।

श्रोत्रेति । शब्दत्वेऽतिव्याप्तिवारणाय गुण इति । रूपादिवारणाय श्रोत्रग्राह्य इति ।

वस्तुतस्तु श्रोत्रोतपन्नशब्दस्यैव श्रोत्रग्राहचत्वेन तद्भिन्नेऽव्याधिवारणाय श्रोत्रग्राहचजातिमत्त्वे तात्पर्याद् गुणपदमनुपादेयमेव ॥

#### मेधा

जिस गुण का श्रोत्रेन्द्रिय (कान) से प्रत्यक्ष होता है वह शब्द है। यह केवल आकाश में रहता है। यह दो प्रकार का है—ध्विन और वर्ण। भेरी (नगाड़ा) आदि से उत्पन्न शब्द ध्विन कहलाता है। स्वर्क्षिक्जन की स्पष्टता से युक्त संस्कृत आदि भाषास्वरूप शब्द वर्णात्मक है।

ी बुद्धे: किलक्षणं कतिविधा च सा? सर्वव्यवहारहेतुर्गुणो बुद्धिर्ज्ञानम् । सा द्विविधा - स्मृतिरनुभवश्च ।। () स्मृते: कि लक्षणम् ?

तकंसंग्रहः

संस्कारमात्रजन्यं ज्ञानं स्मृतिः ॥

#### न्यायबोधिनी

बुद्धेर्लक्षणमाह — सर्वव्यवहारेति । व्यवहारः शब्दप्रयोगः । ज्ञानं विना शब्दप्रयोगासम्भवाच्छब्दप्रयोगरूपंव्यवहारहेत्त्वं ज्ञानस्य लक्षणम्। बुद्धि विभजते — सा द्विविधेति ।

स्मृति लक्षयति - संस्कारेति । बहिरिन्द्रियान्यत्वविशिष्टसंस्कारजन्यत्व-विशिष्टज्ञानत्वं स्मृतेलंक्षणम् । संस्कारजन्यत्वविशेषणानुपादाने प्रत्यक्षानुभ-वेऽतिव्याप्तिस्तद्वारणाय विशेषणोपादानम् । संस्कारध्वंसेऽतिव्याप्तिवारणाय विशेष्योपादानम्, ध्वंसं प्रति प्रतियोगिनः कारणत्वात् संस्कारजन्यत्वस्य सत्त्वात् । प्रत्यभिज्ञायामतिव्याप्तिवारणाय मात्रपदम् ॥

#### पदकृत्यम्

बुद्धिलक्षणमाह—सर्वेति । सर्वे ये व्यवहारा आहारविहारादयस्तेषां हेतुर्बु द्धिरित्यर्थ: । दण्डादिवारणाय सर्वव्यवहारेति । कालादिवारणायासाधा-रणेत्यपि देयम् ।

संस्कारेति । संस्कारध्वंसेऽतिव्यातिव्याप्तिवारणाय ज्ञानमिति । अनुभवेऽतिव्याप्तिवारणाय संस्कारजन्यमिति । तथापि प्रत्यभिज्ञायामितव्याप्ति-वारणाय संस्कारमात्रजन्यत्वं विवक्षणीयम् । क्वचित्तथैव पाठः । न चैवं सत्यसम्भवः, तस्य संस्कारअन्यत्वे सतीन्द्रियार्थसंनिकर्षाजन्यार्थकत्वात् ॥

सभी प्रकार के व्यवहार में जो गुण कारण है वह बुद्धि और ज्ञान कहला है । बुद्धि की त्रस्ह की है - स्मरण और अनुभव।

जो ज्ञान संस्कार नात्र से उत्पन्न होता है उसका नाम स्मरण है।

**अनुभवस्य कि लक्षणम्, के च भेदाः** ? तिद्भन्नं ज्ञानमनुभवः। स द्विविधः—यथार्थोऽयथार्थश्च।। O ययार्थानुभवस्य कि लक्षणम् ?

तद्वति तत्प्रकारकोऽनुभवो यथार्थः। (यथा रजते इदं रजतमिति ज्ञानम् ) सैव प्रमेत्युच्यते ॥

#### न्यायबोधिनी

अनुभवं लक्षयति — तद्भिन्नमिति । तद्भिन्नत्वं नाम स्मृतिभिन्नत्वम् । तथाच स्मृतिभिन्नविशिष्टज्ञानत्वमनुभवस्य लक्षणम् । तत्र विशेषणानुपादाने स्मृतावतिन्याप्तिः, विशेष्यानुपादाने घटादावतिव्याप्तिरतस्तद्वारणाय विशेषण-विशेष्ययोरुभयोपादानम् । अनुभवं विभजते — स द्विविध इति ।

यथार्थानुभवं लक्षयति - तद्भतीति । तद्भतीत्यत्र सप्तम्यर्थो विकेष्यत्वम्, तच्छब्देन प्रकारीभूतो धर्मो धर्तव्यः, तथाच तद्वद्विशेष्यकत्वे सति तत्प्रकारकानु-भवत्वं यथार्थानुभवस्य लक्षणम् । उदाहरणम्-'रजते इदं रजतम्' इति ज्ञानम्। अत्र रजतत्ववद्विशेष्यकत्वे सति रजतत्वप्रकारकत्वस्य सत्त्वाल्लक्षणसमन्वयः। यथाश्रुते रङ्गरजतयोः 'इमे रजतरङ्गे' इत्याकारकसमूहालम्बनभ्रमेऽतिव्याप्तिः, तत्रापि रजतत्ववद्विशेष्यकत्वरजतत्वप्रकारत्वकयो रङ्गत्ववद्विशेष्यकत्वरङ्गत्व-प्रकारकत्वयोश्च सत्त्वात् । उक्तनिष्कर्षे तु दिशतभ्रमे नातिव्याप्तिः, तज्ज्ञानस्य

#### पदकृत्यम्

तदिति। स्मृतित्वाविच्छन्निमत्यर्थः । तेन यत्किश्वित्समृतिभिन्नत्वस्य स्मृतौ सत्त्वेऽपि न क्षतिः। घटादावितव्याप्तिवारणाय ज्ञानिमिति । स्मृतिवारणाय तद्भिन्नमिति ।

तद्वतीति । तद्वति तत्प्रकारो यस्य स तथेत्यर्थः । तद्वद्विशेष्यकतत्प्रकारक-

उससे भिन्न जो ज्ञान है वह अनुभव है। उसे प्रमा भी कहते हैं। यह बनुभव दो प्रकार का है—यथार्थ (सच्चा) और अयथार्थ (झुठा)। जो बदार्थ वास्तव में जैसा है उसे वैसा ही समझना यथार्थ अनुभव है। जैसे घड़े को घड़ा, सोने को सोना और चौदी को चौदी समझना।

अयथार्थानुभवस्य लक्षणं किम् ?

तदभाववति तत्प्रकारकोऽनु मवोऽथाथः । ( यथा शुक्ताविदं रजत-मिति ज्ञानम् ) सैवाप्रमेत्युच्यते ।।

#### न्यायबोधिनी

रङ्गांशे रजतत्वावगाहित्वेन रजतांशे रङ्गत्वावगाहित्वेन च रजतत्वप्रकारतायाः रङ्गत्वविन्निष्ठविशेष्यतानिरूपितत्वेऽपि रङ्गत्विनिष्ठप्रकारतायाः रजतत्वव-न्निष्ठविशेष्यतानिरूपितत्वेपि रजतत्विनिष्ठप्रकारताया रजतत्वविश्विष्य-तानिरूपितत्वाभावोत्, रङ्गत्वप्रकारताया रङ्गत्वविशेष्यतानिरूपितत्वा-भावाच्च।

अयथार्थानुभवं लक्षयित —तदभाववतीति। अत्रापि पूर्ववत्तदभावविन्निष्ठ-विशेष्यतानिरूपिततिष्ठिप्रकारताशालिज्ञानत्ववत्त्वं विवक्षणीयम् अन्यथा यथा-श्रुते रङ्गरजतयोः 'इमे रङ्गरजते' इत्याकारकसमूहालम्बनप्रमायामितिव्याप्तिः, एतत्समूहालम्बनस्य रङ्गरजतोभयविशेष्यकत्वेन रजतत्वरङ्गत्वोभयप्रकारकत्वेन च रजतत्वाभाववद्रङ्गविशेष्यकत्वरजतत्वप्रकारकत्वयो रङ्गत्वाभाववद्रजत-विशेष्यकत्वरङ्गत्वप्रकारकत्वयोश्च सत्त्वात्। उक्तनिकर्षे तु न तत्रातिव्याप्तिः, तादृशप्रमायाः रजतांशे रजतत्वावगाहित्वेन रङ्गांशे रङ्गत्वावगाहित्वेन च रजतत्वाभाववदङ्गिनिष्ठविशेष्यतानिरूपितत्वाभावात्, रङ्गत्वप्रकारतायाः

#### पदकृत्यम्

इति यावत् । स्मृतिवारणायानुभव इति । अयथार्थानुभववारणाय तद्वतीति । निर्विकल्पकेऽतिव्याप्तिवारणाय तत्प्रकारक इति ।

तदभावेति । तदभावविद्वशेष्यकतत्प्रकारकोऽनुभवोऽयथार्थानुभव इत्यर्थः । यथा शुक्तौ 'इदं रजतम्' इति ज्ञानम् । स्मृतिवारणायानुभव इति । यथार्थानुभवेऽतिव्याप्तिनिरासराय तदभाववतीति । निर्विकल्पकवार-

#### मधा

जो वस्तु वास्तव में उस प्रकार की न हो, उसे वैसी समझना 'अयथार्थ अनुभव' है। जैसे पीतल को देखकर उसे सोना समझना, शुक्ति (सीप) को चसक के कारण चाँदी समझना, रस्ती को सौंप समझना। व्यायबोधिनी-पदकृत्य-मेधा-व्याख्या विषेतः

SANSKRIT LIBRARY

व्यार्थानुभवभेदाः के ? BOOK NO. 2-6

व्यार्थानुभवश्चतुर्विधः—प्रत्यक्षानुमित्युपमितिशाद्भवात् पः 2-6

वित्तिरणं कितिविधम् ? (A.P.)

तत्करणं कितिविधम् निर्मानशब्दभेविद्रिश्च । 510.

करणस्य कि लक्षणम् ?

### असाधारणं कारणं करणम्।

#### न्यायबोधिनी

रङ्गत्वाभाववद्रजतनिष्ठविशेष्यतानिरूपितत्वाभावाच्च । उदाहरणम् — यथा शुक्तौ 'इदं रजतम्' इति ।।

यथार्थानुभवं विभजते —यथार्थानुभव इति ।

तत्करणमिति । फलीभूतप्रत्यक्षादिकरणं चतुर्विधमित्यर्थः । प्रत्यक्षादि-चतुर्विधप्रमाणानां प्रमाकरणत्वं सामान्यलक्षणम् । एकैकप्रमाणलक्षणं तु वक्ष्यते—प्रत्यक्षज्ञानेत्यादिना ।

करणलक्षणमाह-असाधारणमिति। व्यापारवदसाधारणं कारणं करणमि-पदकृत्यम्

णाय तत्प्रकारक इति ।

यथार्थेति । यथार्थानुभवः प्रत्यक्षमेवेति चार्वाकाः । अनुमितिरपीति काणादबौद्धौ । उपमितिरपीति नैयायिकैकदेशिनः । शाब्दमपीति नैयायिकाः । अर्थापत्तिरपीति प्राभाकराः । आनुपलब्धिकोऽपीति भाट्टवेदान्तिनौ । साम्भ-विकैतिह्यकावपीति पौराणिकाः । चैष्टिकोऽपीति तान्त्रिकाः । एतेषां मतेऽस्वरसं सम्भाव्य तस्य चातुविध्यं दिशतम् ।।

तदिति । यथार्थानुभवात्मकप्रमायाः करणिमत्यर्थः ॥ असाधारणिमति । कालादिवारणायग्साधारणिमति । व्यापारेऽतिव्याप्ति-

यह यथार्थं अनुभव (ज्ञान) चार प्रकार का है—प्रत्यक्ष, अनुमिति, उपिमिति और शाब्दबोध। उनके करण (असाधारण कारण) भी चार प्रकार के हैं—प्रत्यक्ष, (इन्द्रियाँ), अनुमान (व्याप्तिज्ञान या लिङ्गवरामकं), उपमान (सादृश्यज्ञान) और शब्द (वाक्य)।

### कारणस्य कि लक्षणम् ? कार्यनियतपूर्ववृत्ति कारणम् ॥

#### **न्यायबोधिनी**

्यर्थः । असाधारणत्वं च कार्यंत्वातिरिक्तधर्माविच्छन्नकार्यतानिरूपितकारणता-शालित्वम् । बया दण्डादेर्घटादिकं प्रत्यसाधारणकारणत्वम्, कार्यत्वातिरिक्तो घटत्वादिरूपो धर्मः तदविच्छन्नकार्यता घटे तिन्नरूपितकारणता दण्डे, अतो घटं प्रति दण्डोऽसाधारणं कारणम्, भ्रम्यादिरूपव्यापारवत्त्वाच्च करणम् । साधारणकारणत्वं च कार्यत्वाविच्छन्नकार्यतानिरूपितकारणताशालित्वम् । यथा ईश्वरादृष्टादेः कार्यत्वाविच्छन्नं प्रत्येव कारणत्वात्साधारणकारणत्वम् ।

कारणं लक्षयति—कार्येनियतेति । कार्यं प्रति नियतत्वे सति पूर्ववृत्तित्वं कारणत्वम् । नियतत्विकोषणानुपादाने पूर्ववितिनो रासभादेरपि घटादिकारणत्वं स्यादतो नियतत्वे सतीति विशेषणम् । नियतपूर्वितिनो दण्डरूपादेरपि घटकारणत्वं स्यादतोऽनन्यथासिद्धपदमपि कारणलक्षणे निवेशनीयम् । एवं च न तत्रातिव्याप्तिः, दण्डरूपादीनामन्यथासिद्धत्वात् ।

#### पदकृत्यम्

वारणाय व्यापारविदत्यिप देयम् । व्यापार६ व — द्रव्यान्यत्वे सित तज्जन्यत्वे सित कुलालजन्यत्वे सित कुलालजन्यघटजनकत्वं कुलालपुत्रस्याप्यस्त्यतस्तत्रातिव्याप्तिवारणाय प्रथमं सत्यन्तम् । दण्डरूपादिवारणाय तज्जन्यजनक इति ।

कार्येति । कार्यान्नियताऽवश्यमभाविनी पूर्ववृत्तिः पूर्वक्षणवृत्तिर्थस्य तत्तथे-त्यर्थः । अनियतरासभादिवारणाय नियतेति । कार्यवारणाय पूर्वेति । दण्डत्वादि-वारणायानन्यथासिद्धत्वविशेषणस्यावश्यकत्वेन तत एव रामभादिवारणसम्भवे

#### मेध

असाधारण कारण को करण कहते है।

जो घट आदि कार्यों की उत्पत्ति के पहिले अवश्य रहे वह 'कारण' कहलाता है। जैसे—घट के लिये दण्ड, चक्र, कुम्भकार आदि। कार्यस्य कि लक्षणम् ?

### कायं प्रागमावप्रतियोगि।।

\ (कारणं कतिविधम् ?

कारणं विविधम् - समवाय्यसमसायिनिमित्तभेदात् ॥

समदायिकारणस्य कि लक्षणम् ?

## यत्सवेतं कार्यमुत्पद्यने तत्समवाविकारणम् । यथा तन्तवः पटस्य ।

#### न्यायबोधिनी

कार्यं लक्षयति —कार्यमिति । प्रागभावप्रतियोगित्वं कार्यंस्य लक्षणम् । कार्योत्पत्तेः पूर्वम् 'इह घटो भविष्यति' इति या प्रतीतिर्जायते तत्प्रतीति-विषयीभूतो योऽभावः स प्रागभावः, तत्प्रतियोगि घटादिरूपं कार्यम् ।

कारण विभागते —कारणमिति । समवायिकारणमसमवायिकारण निमित्तकारणं चेति ॥

समवायिकारणं लक्षयति —यत्समवेतिमिति । यस्मिन्समवेतं सत्सम-पदकृत्यम्

नियतपदमनर्थकमेव । एवं चानन्यथासिद्धकार्यपूर्वदृत्ति कारणमिति फलितम् । अनन्यथासिद्धत्वमन्यथासिद्धिशून्यत्वम् । अन्यथासिद्धिश्चावश्यक्लृप्तनियतपूर्व-वर्तिनैव कार्यसम्भवे तत्सहभूतत्वम् । यथाऽवश्यक्लृप्तनियतपूर्ववर्तिभिदंण्डादिभि-रेव घटरूपकार्यमम्भवे तत्सहभूतत्वं दण्डत्वादौ तदन्यथासिद्धत्वम् ।

प्रागभावेति । कालादिवारणाय प्रागिति । असम्भववारणाय प्रतियोगीति ।

यदिति । यस्मिन्समवायसम्बन्धेन वर्तमानं कार्यमुत्पद्यते तदित्यर्थः ।

#### मेधा

जो पदार्थ प्रागभाव का प्रतियोगी हो, अर्थात् जो उत्पन्न होने वाला हो, वह 'कार्य' कहलाता है। जैसे घट आदि।

कारण तीन प्रकार का है—समवायिकारण, असमवायिकारण, अशेर निमित्तकारण।

जिस द्रव्य में समवाय सम्बन्ध से कार्य उत्पन्न हो वह 'समवाविकारण'

न्यायबोधिनी-पदकृत्य-मेघा-व्याख्यात्रयोपेतः

#### पटश्च स्वगतरूपादेः ॥

असमवायिकारणस्य कि लक्षणम् ?

## कार्येण कारणेन वा सहैकस्मिन्नर्थे समवेतं सत् कारणमसमवायि-

#### न्यायबोधिनी

वायेन सम्बद्धं सत् कार्यमुत्पद्यते तत्समवायिकारणमित्यर्थः । उदाहरणम्—
यथा तन्तव इति । येषु तन्तुषु समवायेन सम्बद्धं सत्पटात्मकं कार्यमुत्पद्यते
तत्तन्तवः समवायिकारणमित्यर्थः । सामान्यलक्षणं तु—समवायसम्बन्धाविच्छन्नकार्यतानिरूपिततादात्म्यसम्बन्धाविच्छन्नकारणत्वं समवायिकारणत्वमिति । समवायसम्बन्धेन घटाधिकरणे कपालादौ कपालादैस्तादात्म्यसम्बन्धेनैव
कारणत्वात्, समवायसम्बन्धाविच्छन्नघटत्वाद्यविच्छन्नकार्यतानिरूपिततादात्म्यसम्बन्धाविच्छन्नकपालत्वाद्यविच्छन्नकारणतायाः कपालादौ सत्त्वाल्लक्षणसमन्वयः । समवायेन जन्यभावत्वाविच्छन्नं प्रति तादात्म्यसम्बन्धेन द्रव्यस्यैव
कारणत्वाज्जन्यभावेषु द्रव्यगुणकर्मसु त्रिषु द्रव्यमेव समवायिकारणम्, द्रव्ये तु
द्रव्यावयवाः समवायिकारणम्, अतो गुणादाविष द्रव्यमेव समवायिकारणमित्याश्येनाह—पटश्च स्वगतरूपादेरिति । समवायिकारणमित्यनुषज्यते ।।
असमवायिकारणं लक्षयति—कार्येणेति । असमवायिकारणं दिविधं कार्येण

असमवायिकारणं लक्षयति – कार्येणेति । असमवायिकारणं द्विविधं कार्येण षदकृत्यम

#### चक्रादिवारणाय समवेतमिति ।

कार्येणेति । कार्येण कारणेन वा सहैकस्मिन्नर्थे समवेतत्वे सित आत्म-विशेषगुणभिन्नत्वे सित यत् कारणं तदसमवायिकारणम् । तन्तुसंयोगादाव-व्याप्तिवारणाय कार्येणेति । तन्तुरूपादावव्याप्तिवारणाय कारणेति । आत्मविशेषगुणेऽतिव्याप्तिवारणायात्मविशेषगुणभिन्नत्वे सतीति । विशेषवार-

#### मेधा

है। जैसे घट का समवायिकारण कपाल है। पट (कपड़े) का समवायिकारण तन्तु (सूत) है। पट (वस्त्र) अपने रूप (सफेदी आदि) का समवायिकारण है।

कार्यं या कारण के साथ एक अधिकरण (स्थान) में समवाय सम्बन्ध से

### कारणम् । यथा तन्तुसंयोगः पटस्य, तन्तुरूपं पटरू गस्य ॥

#### न्यायबोधिनी

सहैकस्मिन्नर्थे समवेतं सत् यत् कारणं तत् इत्येकम्, कारणेन सहैकस्मिन्नर्थे सम-वेतं सत् यत् कारणं तदपरमसमवायिकारणमित्यर्थः । अत्र कारणेनेत्यस्य स्वका-र्यसम्वायिकारणेनेत्यर्थः । जन्यद्रव्यमात्रे वयवसंयोगस्यैवासवायिकारणत्वात्प-टात्मककार्ये तदवयवतन्त्संयोगस्यैवासमवायिकारणत्वमिति दर्शयन् प्रथममुदा-हरति - यथा तन्तुसंयोगः पटस्येति । यथा तन्तुसंयोगः पटात्मककार्येण सहै-कस्मिन्नर्थे तन्तौ समवायसम्बन्धेन विद्यमानत्वे सति कारणत्वात्पटात्मककार्यः प्रति तन्तुसंयोगोऽसमवायिकारणमित्यर्थः । द्वितीयमसमवायिकारणं 'कारणेन सह -इत्यादिना पूर्वोक्तं तदुदाहरति-तन्तुरूपिमिति । कारणेन सह पटरूपसम-वायिकारणीभूतपटेन सह, एकस्मिन्नर्थे तन्तुरूपे समवेतत्वे सति कारणत्वात् तन्तुरूपं पटगतरूपस्यासमवायिकारणमित्यर्थः । सामान्यलक्षणं तु-समवाय-सम्बन्धाव च्छिन्नकार्यतानि रूपिता या समवायस्वसमवाियसभवेतत्वान्यतर-सम्बन्धाविच्छन्ना कारणता तदाश्रयत्वमसमवायिकारणत्विमिति । (द्रव्यासम-वायिकारणीभूतावयवसंयोगादौ त् ) समवायसम्बन्धाविन्छन्नघटत्वाविन्छन्न-कार्यतानिरूपिता समवायसम्बन्धाविच्छन्ना कपालद्वयसंयोगनिष्ठा कारणता कपालद्वयसंयोगे वर्तते । एवमाद्यपतनक्रियायामाद्यस्यन्दनक्रियायां च गुरुत्व-द्रवत्वे असमवायिकारणे भवतः, आद्यपतनक्रियां प्रति आद्यस्यन्दनक्रियां प्रति च समवायसम्बन्धेनैव तयो: कारणत्वात्। अवयविगुणभूतषटपटरूपादौ त्ववयवगुणीभूतकपालतन्तुरूपादेः स्वपदग्राह्यकपालतन्तुरूपादिसमवाविकपाल-तन्त्वादिसमवेतत्वसम्बन्धेनैव कारणत्वात् तत्सम्बन्धाविन्छन्नकारणताश्रयत्व-मवयवगुणीभूतकपालरूपतन्तुरूपादौ वर्तते ।

#### पदकृत्यम्

णाय कारणमिति ।

#### मेधा

वर्त्तमान होकर जो कारण रहे वह 'असमवायिकारण' है। जैसे तन्तुओं का संयोग पट के और तन्तुओं का रूप पट के रूप के प्रति असमवायिकारण हैं। निमित्तकारणस्य कि लक्षणम् ?

तद्भयभिन्नं कारणं निमित्तकारणम्। यथा तुरीवेमादिकं पटस्य ॥

करणस्य निकृष्टलक्षणं किम् ? तदेतत्त्रविधकारणमध्ये यदसाधारणं कारणं तदेव करणम्।

#### न्यायबोधिनी

निमित्तकारणं लक्षयति — तदुभयभिन्नमिति । समवायिकारणभिन्नत्वे सति असमवायिकारणभिन्नत्वे सति कारणत्वं निमित्तकारणस्य लक्षण-मित्यर्थः ।

करणलक्षणमुपसंहरति —तदेतदिति । यदसाधारणमिति । व्यापारवत्त्वे सतीत्यपि पूरणीयम्, अन्यथा तन्तुकपालसंयोगयोरतिव्याप्तिः, तन्तुकपालसंयोग-योरपि कार्यत्वातिरिक्तपटत्वाविच्छन्नं प्रति कारणत्वादसाधारणत्वमस्त्येवेत्य-तस्तत्र करणत्ववारणाय व्यापारवत्त्वे सतीति करणलक्षणे विशेषणं देयम्। व्यापारत्वं च तज्जन्यत्वे सति तज्जन्यजनकत्वम् । भवति हि दण्डजन्यत्वे सति दण्डजन्यघटजनकत्वाद् भ्रम्यादेर्दण्डब्यापारत्वम् । एवं कगालसंयोगतन्तुसंयोगा-देरिप कपालतन्त्वादिव्यापारत्वं कपालतन्त्वादिजन्यत्वे सति कपालतन्त्वादि-

### पदकृत्यम्

तदुभयभिन्नं कारणं निमित्तकारणमिति । समवाय्यसमवायिकारण-वारणाय तदुभयभिन्नमिति । विशेषादावतिव्याप्तिवारणाय कारणमिति ।

तदेतदिति । यस्माकरणत्वघटकं कारणमुपदिशतं तस्मादेतितत्रिविध-साधकमध्ये यत्साधकतमं तदेव करणमिति भावः॥ इति करणप्रपञ्चः॥

समवायिकारण और असमवायिकारण से भिन्न जो कारण है, वह 'निमित्तकारण' है। जैसे घट के प्रति दण्ड, चक्र आदि। पट के प्रति तुरी, बेमा (जुलाहे के औजार) बादि ।

इन तीनों कारणों में जो असाधारण हो उसे 'करण' कहते हैं।

तत्र प्रत्यक्षज्ञानकरणं प्रत्यक्षम् ॥)

प्रत्यक्षप्रमालक्षणं किम्, कतिविधं च तत् ?

इन्द्रियार्थसिक्षकर्षजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम् । (ज्ञानाकरणकं ज्ञानं

#### न्यायबोधिनी

जन्यघटपटादिजनकत्वात् । करणलक्षणेऽसाधारणत्वविशेषणानुपादाने ईश्वरा-दृष्टादेरपि व्यापारवत्त्वात्करणत्वं स्यात्। अतस्तत्रातिव्याप्तिवारणायासा-धारणेति विशेषणम् ।

षड्विधेन्द्रियभूतप्रत्यक्षप्रमाणस्य लक्षणमाह-तत्रेति । प्रमाभूतप्रत्यक्षादिषु प्रत्यक्षात्मकं यज्ज्ञानं चाक्षुषादिप्रत्यक्षं तत्प्रति व्यापारवदसाधारणकारण-मिन्द्रियं भवति; अतः प्रत्यक्षज्ञानकरणत्वं प्रत्यक्षस्य लक्षणम् । आद्यसँनि-समवायरूपत्वेनेन्द्रियजन्यत्वाभावाद्वचा-कर्षातिरिक्तचतुर्विधसन्निकर्षाणां पारत्वं न सम्भवतीति इन्द्रियमनःसंयोगस्यैव बाह्यप्रत्यक्षे जननीये इन्द्रिय-व्यापारता बोध्या । मानसप्रत्यक्षे त्वात्ममनः संयोगस्यैव सा बोध्या ।

प्रत्यक्षप्रमाणलक्षणमुक्त्वा प्रत्यक्षप्रमालक्षणमाह-इन्द्रियार्थसन्निकर्षेति । जन्यप्रत्यक्षस्यैव लक्ष्यत्विमत्यभिष्रायेणेदं लक्षणम् । ईश्वरप्रत्यक्षसाधारणं तु-ज्ञानाकरणकं ज्ञानं प्रत्यक्षमिति । ज्ञानं व्याप्तिज्ञानं सादृश्यज्ञानं

तत्रेति । प्रमाणचतुष्टयमध्ये । दण्डादिवारणाय ज्ञानेति । अनुमानादि-वारणाय प्रत्यक्षेति।

इन्द्रियार्थेति । इन्द्रियं चक्षुरादिकमथों घटादिस्तयोः सन्निकषः संयोगादि-

प्रत्यक्षज्ञान का असाधारण कारण 'प्रत्यक्षप्रमाण' (चक्षु आदि इन्द्रियाँ)

चक्षु आदि इन्द्रियों के और घट-पट आदि विषयों के सन्निकर्ष (सम्बन्ध) से जो ज्ञान हो वह 'प्रत्यक्ष' है। अथवा, जिस ज्ञान का करण कोई दूसरा ज्ञान न हो, वह ज्ञान प्रत्यक्ष ज्ञान है।

न्यायबोधिनी-पदकृत्य मेधा व्याख्यात्रयोपेतः

प्रत्यक्षम् ) तब् द्विविधम् — निविकल्पकं सिवकल्पकं चेति । निविकल्पकलक्षणं किम्?

(तत्र) निष्प्रकारकं ज्ञानं निविकल्पकम् (यथा किश्विदिद-मिति)।

#### न्यायबोधिनी

पदज्ञानं च, तदेव करणं येषां तानि ज्ञानकरणकानि अनुमित्युपमितिशाब्दानि, तद्भिन्नं प्रत्यक्षमित्यर्थः । प्रत्यक्षे इन्द्रियाणामेव करणत्वं न तु ज्ञानस्य, तथा च ज्ञानाकरणज्ञानत्वस्य प्रत्यक्षसामान्य एव सत्त्वाल्लक्षणसङ्गितिः । प्रत्यक्षं विभजते—निर्विकल्पकमिति ।

तल्लक्षयति — निष्प्रकारकिमिति । प्रकारताशून्यज्ञानत्वमेव निर्वि कल्पकत्विमित्यर्थः । निर्विकल्पके चतुर्थी विषयता स्वीक्रियते, त्रिविधविषयता- मध्ये एकापि तत्र नास्ति, अतो विशेष्यताशून्यज्ञानत्वं संसर्गताशून्यज्ञानत्व- मित्यपि लक्षणं सम्भवति ।

#### पदकुत्यम्

स्तज्जन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षमित्यर्थः । सन्निकंषंध्वं सवारणाय ज्ञानमिति । अनुमित्या-दिवारणायेन्द्रियार्थं सन्निकंषेति । ननु सोपनेत्रचक्षुषा कथं पदार्थं ग्रहणम् ? चक्षुष उपनेत्रनिष्द्धत्वेन पदार्थेन सह सन्निकंषाभावात्, कथं वा स्वच्छजाह्मवीसिल-लावृतमत्स्यादेश्चक्षुषा ग्रहणमिति चेन्न । स्वच्छद्रव्यस्य तेजोनिरोधकत्वाभावेन तदन्तश्चक्षः प्रवेशसम्भवात् । न चेश्वरप्रत्यक्षेऽव्याप्तिरिति वाच्यम् । अत्र जन्य-प्रत्यक्षस्यैव लक्षितत्वात् ।

तत्र निष्प्रकारकिमिति । सिवकल्पकेऽतिच्याप्तिबारणाय निष्प्रकारक-मिति । प्रकारवारणाय ज्ञानमिति ।

#### मेघा

प्रत्यक्ष दो प्रकार का है - निर्विकल्पक और सविकल्पक।

जिस ज्ञान में विशेषण-विशेष्य और उनके सम्बन्ध का ( 'यह विशेषण है, यह विशेषण विशेष्य का सम्बन्ध है' ऐसा ) ज्ञान न हो वह ज्ञान 'निर्विकल्पक' है।

सविकल्पकलक्षणं किम्?

सप्रकारकं ज्ञानं सविकल्पकम्। यथा डित्थोऽयं ब्राह्मणोऽयं श्यामोऽयमिति ॥

🔗 सन्निकर्षः कतिविधः कश्च सः ?

্রু প্রিয়েজ্বানहेतुरिन्द्रियार्थसिन्नकर्षः षड्विधः—संयोगः, संयुक्त-

#### न्यायबाघिनी

सविकल्पकं लक्षयति सप्रकारकिमिति । विषयताया ज्ञानिक्षिपतत्वा-ज्ञानस्य विषयतानिक्ष्पकत्वेन प्रकारतानिक्ष्पकज्ञ।नत्वं सविकल्पकस्य लक्षणम् । एवं विशेष्यतानिक्ष्पकज्ञानत्विमत्यिष लक्षणं सम्भवति । उदा-हरणम् स्यथेति । इदन्त्वाविच्छन्नविशेष्यतानिक्षितिहृद्धत्वप्रकारताशालि-ज्ञानम्, इदन्त्वाविच्छन्नविशेष्यतानिक्षित ग्राह्मणस्वप्रकारताशालिज्ञानं च सविकल्पकिमत्यर्थः ।

चाक्षुषादिषड्विधप्रत्यक्षकारणीभूतान् षड्विधसन्निकर्षान्विभजते — संयोग इत्यादि । द्रव्यवृत्तिलोकिकविषयतासम्बन्धेन चाक्षुषत्वाविष्ठनं प्रति चक्षुःसं-

#### पदकृत्यम्

सप्रकारकमिति । घटादिवारणाय ज्ञानमिति । निर्विकल्पकवारणाय सप्र-कारकमिति ।

प्रत्यक्षेति । तच्च प्रत्यक्षं षड्विधम्-घ्राणजरासनचाक्षुषश्रौत्रत्वाचमानस-भेदात् । ननु प्रत्यक्षकारणीभूतेन्द्रियनिष्ठप्रत्यक्षसामानाधिकरण्यघटकः सन्निक्षं:

#### मेधा

जिस ज्ञान में विशेषण विशेष्य और उनका सम्बन्ध विषय हों, वह ज्ञान 'सर्विकल्पक' है। जैसे 'यह (डित्थ काठ का हाथी, या घोड़ा) है,' वह ब्राह्मण है', 'यह स्थाम है'—इत्यादि ज्ञान सविकल्पक हैं।

विषय — घट आदि का और चक्षु आदि इन्द्रियों का सन्निकर्ष (सम्बन्ध) प्रत्यक्षज्ञान का कारण है। यह सन्निकर्ष छह (६) प्रकार का है— १. संयोग २. संयुक्तसमवाय ३. संयुक्तसमवेतसमवाय ४. समवाब ५. समवेत-

समवायः, समवेतसमवायो, संयुक्तसमवेतसमवायः, समवायः. विशेषणविशेष्यभावश्चेति ।

घट (द्रव्य) प्रत्यक्षे कः सन्निकर्षः ?

## बक्षवा घटप्रत्यक्षजनने संयोगः सन्निकर्षः।

#### न्यायबोधिनी

बोगस्य कारणत्वम् । द्रव्यसमवेतवृत्तिलौकिकविषयतासम्बन्धेन चाक्षुषत्वा-विच्छिन्नं प्रति चक्षुःसंयुक्तसमवायस्य हेतुत्वम् । द्रव्यसमवेतसमवेतवृत्तिलौकिक-विषयतासम्बन्धेन चाक्षुषत्वाविच्छन्नं प्रति चक्षुःसंयुक्तसमवेतसमवायस्य हेतुत्व-त्वम् । द्रव्यग्राहकाणीन्द्रयाणि चक्षुस्त्वङ् मनासि त्रीण्येव, अन्यानि घ्राण-रसनश्रवणानि गुणग्राहकाणि । अतस्त्वगिन्द्रियस्थले द्रव्यवृत्तिलीकिक-विषयतासम्बन्धेन त्वाचप्रत्यक्षत्वाविच्छनं प्रति त्वनसंयोगस्य हेतुता । द्रव्य-समवेतत्वाचप्रत्यक्षत्वाविच्छन्नं प्रति त्वनसंयुक्तसमवायस्य हेतुता । द्रव्यसम-वेतसमवेतोष्णत्वशीतत्वादिजातिस्पार्शनप्रत्यक्षे त्वनसंयुक्तसमवेतसमवायस्य हेतूता । एवमात्ममानसप्रत्यक्षे मनःसंयोगस्य हेतुता । आत्मसमवेतसुखादि-मानसप्रत्यक्षे मनःसंयुक्तसमवायस्य हेतुता । आत्मसमवेतसमवेतसुखत्वादि-मानसत्रत्यक्षे मन:संयुक्तसमवेतसमवायस्य हेतुता । रसनघ्राणयोस्तु रसगन्ध-तद्गतजातिग्राहकत्वेन द्वितीयतृतीययोः सन्निकर्षयोरेव तत्र हेतुता वाच्या। श्रवणेन्द्रियस्याकाशरूपत्वेन शब्दस्याकाशगुणत्वेन श्रवणेन्द्रियेण समं समवायः सन्निकर्षः । शब्दवृत्तिशब्दत्वकत्वखत्वादिजातिविषयकश्रावणप्रत्यक्षे समवेत-समबायस्य हेतुता च बोध्या ।

#### पदकृत्यम्

क इत्यपेक्षायां तं विभज्य दर्शयति — प्रत्यक्षेति । लौकिकप्रत्यक्षेत्यर्थः । संयोगमुदाहरति - चक्षुषेति । तथा च द्रव्यचाक्षुषत्वाचमानसेषु संयोग एव सन्निकर्ष इति भावः।

#### मेधा

समवाय ६. विशेषणविशेष्यभाव।

(१) आंख से होने वाले घट आदि के प्रत्यक्षज्ञान में 'संयोग' बंन्निकवं होता।

घट (द्रव्य) रूप (गुण) प्रत्यक्षे कः सन्निकर्षः ?

न्यायबोधिनी-पदकृत्य-मेधा-व्याख्यात्रयोपेतः

संयुक्तसमवायः सन्निकर्षः, चक्षःसंयुक्त घटरूपप्रत्यक्षज्ञत्ते घटे रूपस्य समबायात्।

रूपत्वादि (गुणगतजाति) प्रत्यक्षे कः सन्निकर्षः ? रूवत्वसामान्यप्रत्यक्षे संयुक्तसमवेतसमदायः) सन्निकर्षः. चक्षुःसंयुक्ते धटे रूपं समवेतं तत्र रूपत्वस्य समवायात् ।

शब्दप्रत्यक्षे कः सन्निकर्षः ?

शब्दसाक्षात्कारे समवायः सन्निकर्षः, कर्णविवर-े श्रोत्रेण वतर्याकाशस्य श्रोत्रत्वाच्छब्दस्याकाशगुणत्वाद् गुणगुणिनोश्च

#### पदकृत्यम्

घटरूपेति । चक्षुषा इत्यनुषज्यते । तथा च द्रव्यसमवेतचाक्षुष-त्वाचमानसरासनद्याणजेषु संयुक्तसमवाय एव सन्निकर्ष इत्यर्थः।

रूपत्वेति । रूपत्वात्मकं यत्सामान्यं तत्प्रत्यक्ष इत्यर्थः । अत्रापि चक्षुषा इत्यनुषज्यते । तथा च द्रव्यसमवेतसमवेतचाक्षुषरासनद्राणजस्पार्शन-मानसेषु संयुक्तसमवेतसमवाय एव सन्निकर्ष इति भावः। अथ द्रव्यतत्स-मवेतप्रत्यक्षेऽपि संयुक्तसमवेतसमवाय एव सन्निकर्षोऽस्त्वित चेत्, नैतत्-भात्मनोऽप्यनध्यक्षत्वप्रसङ्गात् ।

समवायसन्निकर्षमुदाहरति शोत्रेणेति । जननीय इति शेषः । ननु

- (२) बट, पट आदि के लाल, काले, पीले आदि रंगों का चक्षु से प्रत्यक्ष ज्ञान करने में 'संयुक्तसमवाय' संन्निकर्ष है, क्योंकि चक्षु से संयुक्त हुआ घट उसमें लाल, पीला आदि रंग समवाय सम्बन्ध से रहता है।
- (६) घटपटादिगत रूप में रहने वाली रूपत्व जाति का चक्ष से जो प्रत्यक्ष होता है, उसमें 'संयुक्तसमवेतसमवाय' संन्निकर्ष है, क्योंकि चक्ष से संयुक्त हुआ घट, उसमें समवेत हुआ-रूप, उसमें समवेत है रूपत्व ।
- (४) कान से शब्द के प्रत्यक्ष में 'समवाय' संन्निकर्ष है, क्योंकि कान के छिद्र में जो आकाश (अवकाश) है, वही श्रोत्रेन्द्रिय है, और शब्द

#### समवायात्।

शब्दत्वसाक्षात्कारे कः सन्निकर्षः ?

शब्दत्वसाक्षात्कारे समवेतसमवायः सिन्नकर्षः, श्रोत्रसमवेते शब्दत्वस्य समवायात् ।

अभावप्रत्यक्षे कः सम्निकर्षः ?

अभावप्रत्यक्षे विशेषणविशेष्यभावः सन्तिकर्षः, घटाभाववद्

#### न्यायबोधिनी

अभावप्रत्यक्ष इति । अभावप्रत्यक्षे विशेषणिवशेष्यभावो नाम विशेषणतासन्निकर्षः । पञ्चविद्यसन्निकर्षेषु मध्ये संयोगस्थाने संयुक्तपदं समवायस्थाने समवेतपदं च घटयित्वा अभावस्थले निर्वाह्यम् । तथाहि —द्रव्याधिकरणकाभावप्रत्यक्षे इन्द्रियसंयुक्तिविशेषणता । द्रव्यसमवेताधिकरणकाभावप्रत्यक्षे इन्द्रियसंयुक्तसमवेतिविशेषणता । द्रव्यसमवेतसमवेताधिकरणकाभावप्रत्यक्षे इन्द्रियसंयुक्तसमवेतसमवेतिविशेषणता च सन्निकर्षः । तत्र घटे
पदकृत्यम

श्रोत्रशब्दयोः कथं समवाय इत्यपेक्षमाणं प्रति तमुपपाद्य दर्शयति—कर्णेति । अथ समबायस्य नित्यत्वेन शब्दश्रत्यक्षे को व्यापार इति चेत्? शब्दः श्रोत्रमनः-संयोगो वेति गृहाण ।

शब्दत्वेति । श्रोत्रेण जननोये इत्यनुकर्षशेषः ।

विशेषणेति । विशेषणभावो विशेष्यभावश्चेति बोध्यम् । इन्द्रिय-मेधा

आकाश का गुण है। गुण और गुणी का समवाय सम्बन्ध होता है। अतः श्रोत्र का शब्द से समवाय सम्बन्ध है।

- (५) श्रोत्र इन्द्रिय से शब्दगत शब्दत्व-जाति का प्रत्यक्ष ज्ञान करने में 'समवेतसमवाय' संन्निकर्ष है, क्योंकि श्रोत्र में समवेत (समवाय सम्बन्ध से रहने वाला) शब्द है, उसमें शब्दत्व जाति तमवाय सम्बन्ध से रहती है।
  - (६) घटामाव, पटामाव बादि बमावों का चक्षु बादि इन्द्रिबों से प्रत्यक्ष

भूतलिमत्यत्र चक्षुःसंयुक्ते भूतले घटामाबस्य विशेषणत्वात्। प्रत्यक्षप्रमाणस्य निकृष्टं लक्षणं किम् ?

एवं सिन्नकर्षषट्कजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम्। तत्करणिमन्द्रियम्, तस्मादिन्द्रियं प्रत्यक्षप्रमाणिमिति सिद्धम्।। ) 🖧 🛫

इति प्रत्यक्षयाण्डम् ॥

#### न्यायबोधिनी

पटत्वाभावः संयुक्तविशेषणतया गृह्यते । घटसमवेतघटत्वादौ पृथिवीत्वाभावः संयुक्तसमवेतिवशेषणतया गृह्यते । घटसमवेतह्वपत्वादौ नीलत्वाभावश्च संयुक्तसमवेतसमवेतिवशेषणया गृह्यत इति संङ्क्षेपः ।

इति न्यायबोधिन्यां प्रत्यक्षखण्डम् ॥

#### पदकृत्यम्

सम्बद्धिविशेषणत्विमिन्द्रियसम्बद्धिविशेष्यत्विमिति यावत् । विशेषणभावसन्निकर्षमुपपाद्य दर्शयति—घटाभावविदिति । 'इह भूतले घटो नास्ति' इत्यादौ
विशेष्यतासन्निकर्षोऽवसेयः, सप्तम्यन्तस्य विशेषणत्वात् ।

प्रत्यक्षप्रमाणमुपसंहरति—एविमिति । उपदिशतक्रमेणेत्यर्थः । ननु सिद्धान्ते प्रत्यक्षज्ञानकरणिमिन्द्रियार्थसिनिकर्षः कि न स्यादिति चेन्ने-त्याह —तत्करणिमिति । प्रत्यक्षप्रमाणं निगमयति —तस्मादिति । प्रत्यक्षप्रमाकरणत्वादित्यर्थः । सिद्धमिति । न्यायसिद्धान्ते सिद्धमित्यर्थः ।। इति पदकृत्ये प्रत्यक्षखण्डम् ॥

#### मेधा

करने में विशेष्यविशेषणभाव संन्तिकर्ष है। क्योंकि 'घटाभाववद् भूतलम्' इस जगह में चक्ष से संयुक्त हुआ भूतल, वह विशेष्य है. उसमें घटाभाव विशेषण है। 'भूतले घटाभावः' यहाँ पर चक्षुः संयुक्त भूतल है, वह विशेषण है, और घटाभाव विशेष्य है।

इस प्रकार पूर्वोक्त छह (६) संन्तिकर्षों से जो (इन्द्रियों से) ज्ञान होता है, वह 'प्रत्यक्ष' कहा जाता है। इस ज्ञान के करण चक्षु आदि इन्द्रियों हैं, अतः इन्द्रियों ही प्रत्यक्ष प्रमाण कहलाती हैं।

न्यायबोधिनी-पदकृत्य-मेधा-व्याख्यात्रयोपेतः

### अथ अनुमानखण्डम्

अनुमानस्य कि लक्षणम् ?

अनुमितिकरणमनुमानम् ।

अनुमिति: का ?

परामशजन्यं ज्ञानमनुमितिः।

#### न्यायबोधिनी

अनुमानं लक्षयति — अनुमितीति । अनुमिती व्याप्तिज्ञानं करणं परामर्शी व्यापारः, अनुमितिः फलं कार्यमित्यर्थः । परामर्शस्य व्याप्तिज्ञानजन्यत्वे सित व्याप्तिज्ञानजन्यत्वे सित व्याप्तिज्ञानजन्यत्वे सित वज्जन्यजनकत्वरूपव्यापारत्वमुपपन्नम् । अनुमिति करणत्वमनुमानस्य लक्षणम् । अनुमानं व्याप्तिज्ञानम् ।
एतस्यपरामर्शेरूपव्यापारद्वारा अनुमिति प्रत्यसाधारणकारणत्याऽनुमितिकरणत्वमुपपन्नम् ।

परामर्शजन्यमिति । परामर्शजन्यत्वविशिष्टज्ञानत्वमनुमितेर्लक्षणम् । अत्र ज्ञानत्वमात्रोपादाने प्रत्यक्षादावितव्याप्तिः, अतस्तद्वारणाय परामर्शजन्यत्वे सतीति विशेषणोपादानम् । परामर्शजन्यत्वमात्रोक्तौ परामर्शव्वसेऽतिव्याप्तिर-तस्तद्वारणाय ज्ञानत्वोपादानम् ।

#### पदकृत्यम्

प्रत्यक्षानुमानयोः कार्यकारणभावसङ्गितिमभिप्रेत्य प्रत्यक्षानन्तरमनुमानं निरूपयित—अनुमितीति । अनुमितेः करणमनुमानमित्यर्थः । तच्च लिङ्ग-परामर्श एवेति निवेदियष्यते । कुठारादावितव्याप्तिवारणाय अनुमितीति । प्रत्यक्षादावितव्याप्तिवारणाय —अन्विति ।

नन्वनुमितेरेव दुर्निरूपत्वात्तद्घटितानुमानमपि दुर्निरूपिमत्यत बाह— परामर्शेति । प्रत्यक्षादावतिव्याप्तिवारणाय परामर्शजन्यमिति । परामर्शेध्वंस-

#### मेधा

अनुमिति का करण अनुमान कहलाता है। परामर्श ज्ञान से उत्पन्न जो ज्ञान वह अनुमिति कहलाता है। परामर्शस्य कि स्वरूपम् ?
व्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मताज्ञानं परामर्शः । यथा विह्नव्याप्य-ध्रमवानयं पर्वत इति ज्ञानं परामर्शः । तज्जन्यं पर्वतो विह्न-

मातिति ज्ञानमनुमितिः।

#### न्यायबोधिनी

अनुमितिलक्षणघट ीमूतपरामर्शलक्षणमाचिक — व्याप्तिविशिष्टेति । व्याप्तिविशिष्टे न तत्पक्षधर्मताज्ञानमिति कर्मधारयः । अत्र विशिष्टपदस्य प्रकारतानिरूपकपरत्वाः पक्षधर्मताया ज्ञानमित्यत्र षष्ठ्या विषयत्वबोधनात् धर्मतापदस्य सम्बन्धार्यकत्वात् कर्मधारयसमासेन समस्यमानपदार्थयोरभेद-संसर्गलामाच्च व्याप्तिप्रकारकाभिन्नं यत्पक्षसम्बन्धविषयकं ज्ञानं तत्परामशं इति लक्ष्यते । एवं सित 'धूमो विल्लव्याप्यः, आलोकवान्पर्वतः' इत्याकारक-समूहालम्बने उप्युक्तपरामर्शलक्षणमस्तीत्यतिव्याप्तिस्तद्वारणाय पक्षनिष्ठविशेष्यता-निरूपिता या हेतुनिष्ठा प्रकारता तिन्नकृषिता या व्याप्तिनिष्ठा प्रकारता तच्छालिज्ञानं परामर्श इति निष्कर्षः । एतादृशपरामर्शजन्यत्वे सित ज्ञानत्व-मनुमितेलंक्षणम् । अनुमितिपरामर्शयोविशिष्य कार्यकारणभावश्चेत्थम्—पर्वतत्वाविन्छन्नोद्देश्यतानिरूपितसंयोगसम्बन्धाविन्छन्नविल्वाविन्छन्न —

#### पदकुत्यम्

वारणाय ज्ञानमिति । परामर्शेप्रत्यक्षवारणाय हेत्वविषयकमित्यपि बोध्यम् ।

व्याप्तिविशेष्टेति । विषयितासम्बन्धेन व्याप्तिविशिष्टं पक्षधमैताज्ञानं परामर्शे इत्यर्थः । धटादिज्ञानवारणाय पक्षधमैतेति । धूमवान्पर्वेत इत्यादि- ज्ञानवारणाय व्याप्तिविशेष्टेति । तदिति । परामर्शजन्यमित्यर्थः ।

#### मेधा

'व्याप्तिविशिष्ट हेतु (धूम आदि) पक्ष (पर्वत आदि) में है' इस ज्ञान को 'परामर्श' कहते हैं। जैसे 'यह पर्वत अग्निवाप्य (अग्निव्याप्ति-विशिष्ट) धूम वाला है'—यह ज्ञान परामर्श है। इससे उत्पन्न 'पर्वत में विह्न हैं'—यह ज्ञान हीं अनुमिति है। व्याप्तिः का ?

## यत यत घूमस्तत तत्राग्निरिति साहचर्यनियमो व्याप्तः।

#### न्यायबोधिनी

विधेयताकानुमितित्वाविच्छन्नं प्रति विद्वित्वाविच्छन्नप्रकारतानिक्षितव्याप्ति-स्वाविच्छन्नप्रकारतानिक्षिता या धूमत्वाविच्छन्नप्रकारता तिम्नक्षितपर्वत-स्वाविच्छन्निविशेष्यता तच्छालिनिर्णयः कारणम्। विद्वित्वाविच्छन्न-प्रकारतानिक्षिपतव्याप्तित्वाविच्छन्निवशेष्यतायाः धूमत्वाविच्छन्निविशेष्यता-निक्षितव्याप्तित्वाविच्छन्नप्रकारतायाश्चाभेदानङ्गीकर्तृमते विद्वित्वाविच्छन्न-प्रकारतानिक्षितविशेष्यत्वाविच्छन्नव्याप्तित्वाविच्छन्नप्रकारतानिक्षितविशे -ध्यत्वाविच्छन्नधूमत्वाविच्छन्नप्रकारतानिक्षितपर्वतत्वाविच्छन्नविशेष्यताशा -लिनिश्चयः कारणमित वाच्यम्, स च निर्णयः विद्वव्याप्याधूमवान्पर्वत इत्याकारको बोध्यः ॥

यत्र यत्रेति । यत्रपदवीप्सा धूमाधिकरणे यावति विह्नमत्त्वलाभाय । यावत्पदमिहम्ना वह्ने धूँमव्यापकत्वं लब्धम् । तदेव स्पष्टयित —साहचर्य-नियम इति । एतदर्थस्तु नियतसाहचर्यं व्याप्तिरिति । नियतत्वं व्यापकत्वम् । साहचर्यं सामानाधिकरण्यम्, तथा च धूमनियतविह्नसामानाधिकरण्यं व्याप्तिरित्यर्थः । अत्र वह्ने धूँमव्यापकत्वं नाम धूमसमानाधिकरणात्यन्ता-भावप्रतियोगितानवच्छेदकधर्मवत्त्वम् । तथाहि—धूमाधिकरणे पर्वतचत्वर-महानसादौ वर्तमानो योऽभावः, घटत्वाद्यविच्छन्नप्रतियोगिताकः न तु विह्नित्वार्वाच्छन्नप्रतियोगिताकाभावः, कृतः पर्वतादौ वह्ने : सत्त्वात्, एवं सित

#### पदकृत्यम्

यत्र यत्रेति । यत्र यत्र धूमस्तत्र तत्राग्निरिति व्याप्तेरिभनयः । तत्र ताहचर्यनियम इति लक्षणम् । सह चरतीति सहचरस्तस्य भावः साहचर्यं सामानाधिकरण्यमिति यावत् । तस्य नियमो प्याप्तिरित्यर्थः । स चाव्यभि मेधा

'जहां-जहां धूम रहता वहां-वहां अग्नि अवश्य रहता है' इस साहचर्य-नियम को न्याप्ति कहते हैं। पक्षधर्मतायाः कि लक्षणम् ? व्याप्यस्य पर्वतादिवृत्तित्वं पक्षधर्मता । अनुमानं कतिविधिम् ? अनुमानं द्विविधम् –स्वार्थं परार्थं च ।

#### न्यायबोधिनी

धूमाधिकरणे पर्वतचत्वरादौ वर्तमानस्य घटाद्यभावस्य प्रतियोगितावच्छेदकं घटत्वादिकमनवच्छेदकं विद्धत्वं तद्वत्त्वं वह्नौ वर्ततेऽतो धूमव्यापकत्त्वं वह्नौ वर्तते, तथा च धूमव्यापकविद्धिसामानाधिकरण्यं व्याप्तिरिति फलितिमिति । इयमन्वयव्याप्तिः सिद्धान्तानुसारेण । पूर्वपक्षव्याप्तिस्तु साध्याभाववदवृत्तित्वम् । साध्यतावच्छेदकसम्बन्धाविच्छन्नसाध्यतावच्छेदकाविच्छन्नप्रतियोगिताकप्रति - योगितावच्छेदकसम्बन्धाविच्छन्नप्रतियोगितावच्छेदकाविच्छन्नवैयधिकरण्याव - चिछन्नाभावविन्तिक्षिततेतुतावच्छेदकसम्बन्धाविच्छन्नप्रति । तच्च केवलान्वयिन्यव्याप्तिमिति सिद्धान्तान्तुसरणम् ।

#### पदकुत्यम्

चरितत्वम् । तच्च व्यभिचाराभावः । व्यभिचारश्च साध्याभाववद्वृत्विम् । तथा च साध्याभाववदवृत्तित्वं व्याप्तिरिति पर्यवसन्नम् । महानसं विद्धमत् धूमादित्यादौ साध्यो विद्धस्तदभाववान् जलह्नदादिस्तद्वृत्तित्वं नौकादाव-वृत्तित्वं प्रकृते हेतुभूते धूमे इति कृत्वा लक्षणसमन्वयः । धूमवान् वह्ने रित्यादौ साध्यो धूमस्तदभाववदयोगोलकं तद्वृत्तित्वमेव वह्नभादाविति नातिव्याप्तिः ।

ननु ज्ञातेयं व्याप्तिः, पक्षधर्मताज्ञानमित्यत्र का नाम पक्षधर्मता ? इत्यपेश्व-माणं प्रति तत्स्वरूपं निरूपयति—व्याप्यस्येति । व्याप्यो नाम व्याप्त्याश्रयः, स च धूमादिरेव, तस्य पर्वतादिवृत्तित्वं पक्षधर्मतेत्यर्थः ।

#### मेधा

व्याप्तिविशिष्ट धूम आदि का पर्वेत आदि पक्ष में रहना पक्षधर्मता कहलाता है। यह अनुमान (अनुमिति का करण) दो प्रकार का है— स्वार्थानुमान और परार्थानुमान। कि नाम स्वार्थानुमानम् ?

स्वार्थं स्वानुमितिहेतुः। तथाहि—स्वयमेव भूयो दर्शनेन यत्र यव धूमस्तव तवाग्निरिति महानसादौ व्याप्ति गुहीत्वा पर्वतसमोपं गतस्तदगते चाग्नौ सन्दिहानः पर्वते धुम पश्यन् व्याप्ति स्मरति—'यत्र यत्र धूमस्तत्र तत्राग्निः' इति । तदनन्तरं विह्नव्याप्यध्मवानयं पर्वत इति ज्ञानमृत्पद्यते, अयमेव

#### न्याय बोधिनी

अनुमान विभजते - स्वार्थमिति । स्वार्थानुमानं नाम न्यायाप्रयोज्या-नुमानम् । न्यायप्रयोज्यानुमानं परार्थानुमानम् । न्यायत्वं च प्रतिज्ञाद्यवयव-पञ्चकसमृदायत्वम् । अवयवत्वं च प्रतिज्ञाद्यन्यतमत्वम् ।

#### पदकृत्यम्

अथ कथमनुमानमनुमितिकरणं कथं वा तः मादनुमितेर्जनिरिति जिज्ञा-समानं प्रति लाघवादनुमानविभागमुखेनैव बुदोधयिषुरनुमानं विभजते-अनु-मानमिति । द्वैविध्यं दर्शयति-स्वार्थं परार्थं चेति । स्वस्यार्थः प्रयोजनं यस्मात् तत् स्वार्थमिति समासः । स्वप्रयोजनं च स्वस्यानुमेयप्रतिपत्तिः । एवं परार्थमित्यस्यापि ।

अयमिति । व्याप्तिबलेन लीनमर्थं गमयतीति लिङ्गम्, तच्च धूमादि,

स्वयं अपने अनुमान कर्ता को जिस हेतु से अनुमिति हो, उसे स्वार्था-नुमान कहते हैं। जैसे कोई व्यक्ति महानस (रसोईघर) आदि में धूम और विह्न के साहचर्य (एक साथ रहने) को वारम्वार देखकर-- 'जहाँ धुआँ रहता है, वहाँ अग्नि अवश्य रहता हैं ' इस प्रकार व्याप्ति का निश्चय करके, पर्वत के पास जाकर 'इसमें अग्नि है या नहीं ! ' इस प्रकार संदेह करता है। पश्चात् उस पर्वत में घूम को देखकर वही व्यक्ति 'जहाँ धुम रहता है, वहाँ अग्नि भी अवश्य रहता है' इस व्याप्ति का स्मरण करता है। तब उसे 'विह्नव्याप्यध्मवाला यह पर्वत है-'यह ज्ञान (लिङ्ग-परामर्श ) उत्पन्न होता है। इस ज्ञान से उस व्यक्ति को 'पर्वत में अग्नि लिङ्गपरामशं इत्युच्यते । तस्मात् पर्वतो बह्मिमानितिज्ञानमनुमिति-रुत्पद्यते । तदेतत्स्वार्थानुमानम् ।

परार्थानुमानस्य कि स्वरूपम् ?

यत्तु स्वयं धूमादिग्नमनुमाय परं प्रति बोधियतुं (पञ्चावयव-बाक्यं प्रयुज्यते तत्परार्थानुमानम् । यथा पर्वतो बह्लिमान्, धूम-वत्वात्, यो यो धूनवान् स स विह्निमान्, यथा महानसम्, तथा चायम्, तस्मात्तथेति । अनेन प्रदिपादिताल्लिङ्गात्परोऽप्यांन प्रति

### पदकृत्यम्

तस्य परामर्शो ज्ञानविशेष इत्यर्थः । तस्मादिति । लिङ्गपरामर्शादित्यर्थः । स्वार्थानुमानमुपसंहरति तदेतदिति । यस्मादिदं स्वप्रतिपत्तिहेतुस्तस्मा-देतत्स्वार्थानुमानमित्यर्थः ।

क्रमप्राप्तं परार्थानुमानमाह—यत्त्विति । प्रयुज्यते तत्परार्थानुमानमिति सम्घन्धः। पञ्चावयवेति । अथावयवत्वं नाम द्रव्यसमवायिकारणत्वम्, प्रतिज्ञादिषु तदसम्भवास्कथमेतेऽवयवाः स्युरिति चेत् ? अनुमानवाक्यैकदेशत्वात्तु अवयवा इत्युपचर्यन्त इति गृहाण । नन्वेमपि पञ्चावयववाक्यस्यानुमानत्वमेव न विचारसहं तस्य लिङ्गपरामर्शत्वाभावा-दिति चेत् ? मैवम्, लिगपरामर्शप्रयोजकलिंगप्रतिपादकत्वेनानुमानमित्युपचार-मात्रत्वात् । तदुदाहरति — यथेति । तथा चायमिति । अयं च पर्वतः

हैं 'यह ज्ञान उत्पन्न होता है। यही स्वार्थानुमिति कहलाती है। इस ज्ञान का हेतु जो—'वह्निव्याप्य धूमवाल' यह पर्वंत है' यह लिङ्गपरामर्श हैं, वही 'स्वार्थानुमान' है, क्योंकि जिस ज्ञान से द्रष्टा को स्वयं अनुमिति हो वही स्वार्थानुमान होता है।

और स्वयं धूम से अग्नि का अनुमान करके दूसरे पुरुष को समझाने के लिए जो पञ्चावयव वाक्य (—'पर्वतो विह्नमान् जूमात्' इत्यादि वाक्य) का प्रयोग किया जाये वह 'परार्थानुमान' है। 'जैसे पर्वत में विह्न है,' जहाँ जहाँ घूम दीख पड़ता है, वहां वहां अग्नि अवश्य रहता है, जैसे रसोईघर में 'और इस पहाड़ में भी धूम दीख पड़ता है', 'अतः इसमें भी अग्नि अवश्य है।"

पद्यते ।

### ्रपञ्चावयवाः के ?

प्रतिज्ञाहेत्वाहरणोपनयनिगमनानि पञ्चावयवाः । पर्वतो वह्नि-मानिति प्रतिज्ञा । धूमवत्त्वादिति हेतुः । यो यो धूमवान् स स विह्न-मानित्युदाहरणम् । तथा चायमित्युपनयः । तस्मात्तथेति निगमनम् ।

#### पदकृत्यम्

तथा - वह्निव्याप्यधुमवानित्यर्थः । तस्मात्तथेति । वह्निव्याप्यधुमवत्त्वाः द्वह्मिमानित्यर्थः । अनेनेति । अनेन पञ्चावयववाक्येनेत्यर्थः ।

नन् पञ्चावयववाक्यमित्यत्र के ते पञ्चावयवा अतस्तान्दर्शयति -- प्रति-प्रतिज्ञाद्यन्यतमत्वमवयवत्वम् । साध्यविशिष्टिपक्षबोधकवचनं जेति । प्रतिज्ञा । पञ्चम्यन्तं तृतीयान्तं वा लिङ्गवचनं हेतुः । व्याप्तिप्रतिपादकदृष्टान्त-वचनमुदाहरणम् । उदाहृतव्याप्तिविशिष्टत्वेन हेतोः पक्षधर्मताप्रतिपादक-वचनमूपनयः । पक्षे साध्यस्याबाधितत्वप्रतिपादकवचनं निगमनम् । इदमेव लक्षणं हृदि निध्रध् प्रतिज्ञादीन्विशिष्य दर्शयति पर्वतो विह्नमानि-

इस प्रकार बताए हुए लिङ्ग (धूम) से सुननेवाले मध्यस्थ को भी 'पर्वत में अग्नि है '--यह अनुमिति हो जाती है।

प्रतिज्ञा, हेत्, उदाहरण, उपनयन, निगमन ये पाँच अवयव कहलाते हैं।

'पर्वतो विह्नमान्' (पहाड पर अग्नि है)—यह प्रतिज्ञा है। 'धूमात्' ( क्यों कि यहाँ घूम है ) यह हेतु है, 'यो यो धूमवान् स स विह्नमान्, यथा महानसम्' ( जहां जहां धूम होता है, वहां वहां अग्नि भी रहता है, जैसे रसोई घर में ) यह उदाहरण है। 'तथा चायन्' (यह पहाड़ भी विह्न-न्पाप्य धुमवाला है )-यह उपनय है। 'तस्मात् तथा' ( इसलिये यह पर्वत भी विद्वाला है )-यह निगमन है।

स्वार्थानुमितिपरार्थानुमित्योः किं करणम् ?

स्वार्थानुमितिपरार्थानुमित्योलिङ्गपरामशं एव करणम्। तस्मा-ल्लिङ्कपरामर्शोऽनुमानम् ।

लिङ्गं कतिविधं कि<u>श्वान्वयव्यतिरेकिलक्षणम्</u> ?

लिङ्गः त्रिविधम् अन्वयव्यतिरेकि, केवलान्विय, केवलव्यतिरेकि चेति। अन्वयेत व्यतिरेकेण च व्याप्तिमदन्वयव्यतिरेकि। यथा

#### न्यायबोधिनी

अन्वयेनेति । व्यापकसामानाधिकरण्यरूपव्याप्तिमानित्यर्थः । व्यति-रेकेणेति। व्यतिरेको नामाभावः। तथा च साध्याभावहेत्वभावयोर्व्याप्तिव्यति-

लिङ्गिति । ज्ञायमानं लिङ्गमनुमितिकरणमिति वृद्धोक्तं न युक्तम्, इयं यज्ञशाला विल्लमती अतीतधूमादित्यादौ लिङ्गाभावेऽप्यनुमितिदर्शना-दित्यभित्रायवां त्लिङ्गपरामर्शे एव करणमित्याचष्टे — लिङ्गपरामर्श एवेति । अनुमानमुपसहरति —तस्मादिति । अनुमितिकरणत्वादित्यर्थः । अयमेव तृतीयज्ञानिमत्युच्यते । तथाहि -- महानसादौ धूमाग्न्योव्यासौ गृह्यमाणायां यद्धूमज्ञानं तदादिमम् । पक्षे यद्धूमज्ञानं तद्द्वितीयम् । अत्रैव विल्लव्यः प्य-त्वेन यद्धूमज्ञानं तत्तृतीयम् । इदमेव लिङ्गपरामशं इत्युच्यते । अनुमान-मिति । व्यापारवत्कारणं करणमिति मते व्याप्तिज्ञानमेवानुमानं लिङ्गपरा-मर्शो व्यापार इत्यवसेयम् ।

स्वार्थानुमिति और परार्थानुमिति इन दोनों का करण (असाधारण कारण) लिङ्गपरामर्श है। अनुमिति का करण ही अनुमान होता है, अत: 'विह्निव्याप्यधूमवान् पर्वतः' यह लिङ्गपरामर्शे ही अनुमान

लिङ्ग (हेतु) तीन प्रकार का है — अन्वयव्यतिरेकी, केवलान्वयी और केवलव्यतिरेकी।

जिस हेतु की अन्वयव्याप्ति और व्यतिरेकव्याप्ति ये दोनों हों, वह

न्यायबोधिनी-पदकृत्य-मेघा-व्याख्यात्रयोपेतः

बह्नौ साध्ये धूमबत्द्रम् । यत्र धूमस्तत्राग्निर्यथा महानसमित्यन्वयः क्याप्तिः। यत्र बह्मिनीस्त तत्र धूमोऽपि नास्ति यथा ह्रद इति व्यतिरेकव्याप्तिः ।

केवलान्वयिनः कि लक्षणम् ?

अन्वयमात्रव्याप्तिकं केवलान्वयि । थया घटोऽभिघेयः प्रमेयः

#### न्यायबोधिनी

रेकव्याप्तिः । इयं च व्याप्तिः 'यत्र यत्र वह्नचभावस्तत्र तत्र धुमाभावः' इति । यत्रपदवीप्सया वह्नचभावववति यावति धुमाभावग्रहणे यावत्पदस्य व्यापक-त्वपरतया धमाभावे वह्नचभावव्यापकत्वं लभ्यते । वह्नचभावे धुमाभाव-व्याप्यत्वं च लभ्यते । एवं च वह्नचभावनिष्ठव्याप्तेः स्वाश्रयीभूतवह्नच-भावव्यापकीभूताभावप्रतियोगित्वसम्बन्धेन धुमनिष्ठतया व्यतिरेकव्याप्तिमत्त्वेन धमव्यापकवह्निसामानाधिकरण्य रूपान्वयव्याप्तिमत्त्वेन चान्वयव्यतिरेकित्वेन गीयते । व्यतिरेकपरामर्शस्तु वह्नचभावव्यापकीभूताभावप्रतियोगिधमवान् पर्वत इत्याकारः।

केवलान्वयिनो लक्षणमाह - अन्वयेति । व्यतिरेकव्याप्तिशून्यत्वे सति पदकृत्यम्

अन्वयव्यतिरेकिणो लक्षणमाह-अन्वयेनेति । तृतीयायाः प्रयोज्यत्वमर्थः । साध्यसाधनयोः साइचर्यमन्वयः। तदभावयोः साहचर्यं व्यतिरेकः। तथा चान्वयप्रयोज्यव्याप्तिमद्भचितरेकप्रयोज्यव्याप्तिमदन्वयव्यतिरेकीत्यर्थः । केवलः व्यतिरेकिण्यतिव्याप्तिवारणाय अन्ययेनेति । केवलान्वयिनि व्यभिचारवाणाय व्यतिरेकेणेति । तथा चान्वयव्याप्तिरुपर्दशितेव । व्यतिरेकव्याप्तिरुच

'अन्वयव्यतिरेकी' हेतु है। जैसे—विह्न की अनुमिति में धूम हेतु। इसकी 'जहाँ जहां धूम है वहां वहां अग्नि है, जैसे महानस में यह अन्वयव्याप्ति भी है और 'जहाँ विद्धा नहीं है, वहाँ धूम नहीं है, जैसे तालाब में' यह व्यतिरेक-व्याप्ति भी है।

जिस हेत् की केवल अन्वयव्याप्ति हो वह केवलान्वयी है। जैसे - 'घटो-

त्वात्पटवत् । अत्र प्रमेयत्वाभिधेयत्वयोर्व्यतिरेकव्याप्तिर्नास्ति, सर्व-स्यापि प्रमेयत्वादिमधेयत्वाच्च ।

#### न्यायबोधिनी

अन्वयव्याप्तिमत्त्वं केवलान्वयित्वम्। अथवा केवलान्वयिसाध्यकत्वं तत्। एतच्च लक्षणं हेतोर्व्यातिरेकित्वेऽपि सङ्गच्छते, साध्यस्य केवलान्वित्वादेव व्यतिरेकव्याप्तेरभावात् 'अन्वयमात्रव्याप्तिकं केवलान्वयि' इति मूलकारोक्त' लक्षणमुपयन्नम् । अत्यन्ताभावाप्रतियोगित्वं केवलान्वयित्वम् । न चात्यन्ता-भावाप्रतियोगित्वरूपकेवलान्वयित्वमाकाशाभावे संयोगाभावे चान्याप्तिमिति वाच्यम् । स्वविरोधिवृत्तिमदत्यन्ताभावाप्रतियोगित्वस्यैव तद्यंत्वात् । एक-जातीयसम्बन्धेन सर्वत्र विद्यमानस्त्रं केवलान्त्रयिस्विनिति नव्याः ।

### पदकृत्यम्

साध्याभावव्यापकीभूताभावप्रतियोगित्वमित्यर्थः । तदुक्तम्— व्याप्यव्यापकभावो हि भावयोपद्गिष्यते। तयोरभावयोस्तस्माद्विपरीतः प्रतीयते । अन्वये साधनं व्याप्यं साध्यं व्यापकमिष्यते।

साध्याभावोऽन्यथा व्याप्यो व्यापकः साधनात्ययः ॥ इति ॥ केवलान्वयिनो लक्षणमाह-अन्वयेनेति । अन्वयेनैव व्याप्तिर्यस्मिन् स तथा। प्रमेयत्वाभिधेयत्वयोर्व्यतिरेकव्याप्ति निराकरोति अत्रेति। अभिधे-यत्वसाध्यकानुमान इत्यर्थः। ननु कुतस्तन्निषेधोऽतस्तत्र हेतुमाह—सर्व-स्येति । पदार्थमात्रस्येत्यर्थः । तथाच सकलपदाभिधेयत्वस्येश्वरप्रमाविषय-चात्यन्ताभावाप्रतियोगित्वरूपकेवलान्वयित्वेन तदभावाप्रसिद्धधा तद्धटितव्यतिरेकव्याप्तिनं सम्भवत्येवेति भावः।

ऽभिष्ठेयः प्रमेयत्वात् पटवत्' इस स्थल में है। यहाँ प्रमेयत्व हेतु केवलान्वयी है, क्यों कि यह सभी पदार्थों से है और इसका अभाव कहीं नहीं है।

## केवलव्यतिरेकिणः कि लक्षणम् ?

तर्कसंग्रहः

व्यतिरेकमात्रव्याप्तिकं केवलव्यतिरेकि। यथा पृथिवीतरेभ्यो-भिद्यते गन्धवत्वात्, यदितरेभ्यो न भिद्यते न तद्गन्धवत्, यथा

#### त्यायबोधिनी

केवलव्यतिरेकिणो लक्षणमाह—व्यतिरेकेति । निश्चितान्वयव्याप्ति शून्यत्वे सति व्यतिरेकव्याप्तिमत्त्वं केवलव्यतिरेकित्वम् । यथा पृथिवीति । अत्र पृथिवीत्वाविच्छन्नः पक्षः, पृथिवीतरजलाद्यष्टभेदः साध्यम्, गन्धवस्वं हेतुः । अत्र यद्गन्धवत्तदितरभेदवदित्यन्वयदृष्टान्ताभावाद्गन्धव्यापकेतरभेद-सामानाधिकरण्यरूपान्वयव्याप्तिग्रहासम्भवः, किन्तु यत्र यत्र पृथिवीतरभेदा-भावस्तत्र तत्र गन्धाभावो यथा जलादिकमिति व्यतिरेकदृष्टान्ते जलादावितर-भेदाभावरूपसाध्याभावव्यापकता गन्धाभावे गृह्यते, इममेवार्थ मनसि निधाय 'यदितरेभ्यो न भिद्यते न तद्गन्धवत्, यथा जलम्' इति ग्रन्थेन मूलकारो व्यतिरेकव्याप्तिमेव प्रदर्शितवान्। एवं प्रकारेण व्यतिरेकव्याप्तिग्रहानन्तरः मितरभेदाभावव्यापकीभूताभावप्रतियोगिगन्धवती पृथिवीस्याकारकव्यतिरेक-परामर्शात्पृथि बीत्वावच्छिन्नोद्देश्यतानिरूपितेतरभेदत्वावच्छिन्नविधेयताका पृथिवी इतरभेदवतीत्याकारकानुमितिर्जायते इति तत्त्वम्। यथाश्रुत-मूलार्थस्तु-यथा जलमिति यत् - जलम्, इतरेभ्यो न भिद्यते-इतरभेदाभाव-वत्, न तद्गन्धवत् — जलमितरभेदाभावव्यापकगन्धवत् । ( इत्येवं प्रकारेण-

#### पदकृत्यम्

केवलव्यतिरेकिणो लक्षणमाह—व्यतिरेकेति। व्यतिरेकेणैव व्याप्तियं-स्मिस्तत्तथा ! अन्वयव्याप्तिवारणाय मात्रेति । न चेयं तथेति । इयं

जिसमें केवल व्यतिरेक व्याप्ति हो, वह हेतु केवल व्यतिरेकी है। जैसे-पृथ्वी इतर पदार्थों से (जलादि से ) भिन्न है, क्योंकि उस (पृथ्वी) में गन्ध रहती है। और जो पदार्थं जलादि इतर पदार्थों से अलग नहीं हैं, उसमें गन्ध नहीं होता, जैसे जल में। और पृथिवी तो गन्धशून्य है नहीं

-88 जलम्, न चेयं तथा, तस्मान्न तथेति तद् यद् गन्धवत्तदितरिमन्न-मित्यन्त्रयद्ष्टान्तो नास्ति, पृथिवीमात्रस्य पक्षत्वात्

#### न्यायबोधिनी

गन्धाभावनिरूपिता व्याप्यता इतरभेदाभावे गृह्यते ) न चेयं तथेति। इयं पृथिवी, न तथा इतरभेदाभावव्यापकगन्धाभाववती न, किन्तू तदभावात्मकगन्धवती । तस्मान्न तथेति । तस्मात्—गन्धाभावाभाववत्त्वात् । (तच्छब्देन गन्धाभावाभावरूपस्य गन्धस्य परामर्शेन तस्मादिति पञ्चम्यन्तात् गन्धाभावाभाववत्त्वादित्यर्थोपलब्धः ) न तथा-इतरभेदाभाववती न, किन्तु इतरभेदाभावाभाववती इतरभेदवतीत्यर्थ:।

#### पदकृत्यम्

पृथिवी, न तथा-न गन्धाभाववतीत्यर्थः । तस्मान्न तथेति । गन्धाभाववत्त्वा-भावादितरभेदाभाववती नेत्यर्थः । नन्वत्र किमिति नान्वयव्याप्तिरित्याशङ्क्रच परिहरति-अत्रेति । इतरभेदसाधकानुमान इत्यर्थः । इदमुपलक्षणम् । जीवच्छरीरं सात्मकं प्राणादिमत्त्वात्, यन्नैवम् तन्नैवम्, यथा घटः । प्रत्यक्षा-दिकं प्रमाणमिति व्यवहर्तव्यं प्रमांकरणत्वात्, यन्नैवं तन्नैवं यथा प्रत्यक्षा-भासः। विवादास्पदम् आकाशमिति न्यवहर्तन्य शब्दवत्त्वादित्यादिकमिप केवलव्यतिरेकि द्रष्टव्यम् ।

अत्रदं बोध्यम् — अन्वयव्यतिरेकि तु पञ्चरूपोपपन्नं स्वसाध्यं साध्ययतुं क्षमते, तानि कानि ? इति चेच्छ्र्यताम् —पक्षधर्मत्वं सपक्षसत्त्वं विपक्षाद्वचा-वृत्तिरबाधितविषयत्वमसत्प्रतिपक्षत्वं चेति । अबाधितः साध्यरूपो विषयो यस्य तत्त्रथोक्तम्, तस्य भावस्तत्त्वम् । एवं साध्याभावसाधकं हेत्वन्तरं यस्य स सत्प्रतिपक्ष इत्युच्यते, स नास्ति यस्य सोऽसत्प्रतिपक्षः, तस्य भावस्तत्त्व-मिति बोध्यम् । केवलान्वयि तु चतूरूपोपन्नमेव स्वसाध्यं साधियतुं क्षमते,

अत: जलादि इतर पदार्थों से वह भिन्न है। इस इतरभेदस। ध्यक अनुमिति में — ('जो गन्धवाला है वह इतर पदार्थों से भिन्न है' ऐसा ) अन्वय-दृष्टान्त नहीं है, क्योंकि यहाँ तो पृथिवीमात्र को ही पक्ष बना लिया है।

तर्कसंग्रहः

पक्षस्य कि लक्षणम् ?

सन्विग्धसाध्यवान् पक्षः)। यथा धूमवत्त्वे हेतौ पर्वतः ।

सपक्षस्य कि लक्षणम् ?

निश्चितसाध्यवान् सपक्षः । यथा तत्रैव महासनम् ।

#### न्यायबोधिनी



पक्षलक्षणमाह — सन्दिग्धेति । साध्यप्रकारकसन्देहिविशेष्यत्वं पक्षत्वम् । सन्देहश्च पर्वतो विह्नमान्न वेत्याकारः । इदं च लक्षणमनुमितेः पूर्वं साध्य-सन्देहो नियमेन जायत इत्यिमप्रायेण प्राचीनैः कृतम् । गगनिवशेष्यकमेषः प्रकारकसन्देहाभावदशायामिष गृहमध्यस्थपुरुषस्य घनर्गाजतश्रवणेन गगनं मेधवदित्याकारिकाया गगनत्वाविष्ठन्नोद्देश्यति रूपितमेष्यत्वाविष्ठन्नविधेयताकाया अनुमितेर्दर्शनात्प्राचीनलक्षणं विहाय नवीनैरनुमित्युद्देश्यत्वं पक्षत्विमिति स्थिरीकृतम् ।

सपलक्षणमाह—निश्चितेति । साध्यप्रकारकनिश्चयविशेष्यत्वं सपक्षाः त्वम् । निश्चयश्च महानसं विह्नमदित्याकारकः ।

#### पदकृत्यम्

तस्य विपक्षविपर्ययेण तद्वचावृत्तिविपर्ययात् । केवलव्यतिरेक्यपि तथा, तस्य सपक्षविपर्ययादिति, उपदिशतरूपाणां मध्ये कतिपयरूपोपपन्नत्वात् ।

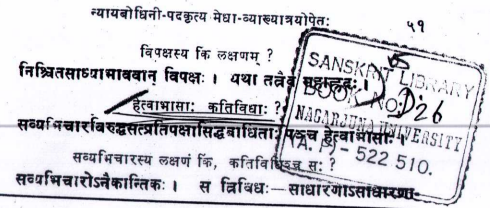
अथ पृथिवीमात्रस्य पक्षत्वादित्यत्र कि नाम पक्षतेत्यपेक्षायां तां निर्वक्ति-सन्दिग्धेति । सपक्षवारणाय सन्दिग्धेति ।

निश्चितेति । पक्षेऽतिब्याप्तिवारणाय निश्चितेति । तत्रैवेति । धूमवत्त्व-हेतावेवेत्यर्थः ।

#### मेध

जिसमें साध्य का संदेह हो वह पक्ष है। जैसे-धूम हेतु वाले स्थल में पर्वत पक्ष है।

जिसमें साध्य का निश्चय हो वह सपक्ष है। जैसे उसी जगह ( 'पर्वतो बिह्नमान् धूमात्' इस स्वल में ) महानस सपक्ष (दृष्टान्त) है।



#### न्यायबोधिनी

विषक्षलक्षणमाह — निश्चतसाध्याभावेति । साध्याभावप्रकारनिश्चय-विशेष्यत्वं विषक्षत्वम । निश्चयश्च ह्रदो वह्नचभाववानित्यकारकः ।

एवं सद्धेतृत्तिरूप्य हेत्वाभासान्तिरूपयित सन्यभिचारेति । हेतुवदाभासन्त इति हेत्वाभासाः, दुष्टहेतव इत्यर्थः । दोषाश्च व्यभिचारिवरोधसत्प्रतिपक्षासिद्धिबाधाः । एकज्ञानिवषयकप्रकृतहेतुतावच्छेदकवत्त्वसम्बन्धेन
एतद्विशिष्टा हेतवो दुष्टहेतव इत्यर्थः । यद्विषयकत्वेन ज्ञानस्यानुमितितत्करणान्यतरप्रतिबन्धकत्वं तत्त्वं दोषसामान्यस्य लक्षणम् । हेतौ दोषज्ञाने
सत्यनुमितिप्रतिबन्धो जायते व्याप्तिज्ञानप्रतिबन्धो वा, अतो वादिनिग्रहाय
वादिनोद्भावितहेतौ दोषोद्भावनाय दुष्टहेतुनिरूपणमित्यर्थः ।

सव्यभिचारं विभज्य दर्शयति—साधारणेति । साधारणाद्यन्यतमत्वं पदकृत्यम्

निश्चितेति । सपक्षेऽतिब्याप्तिवारणाय साध्येति । पक्षेऽतिब्याप्ति-वारणाय निश्चितेति । तत्रैव—धूमवत्त्व एव ।

हेतुन्निरूप्य प्रसङ्गाद्धेत्वाभासानाह—सन्यभिचारेति । हेतुवदाभासन्ते इति हेत्वाभासाः । तत्त्वं चानुमितितत्करणान्यतरप्रतिबन्धकयथार्थज्ञान-विषयत्वम् । बाधस्थले विह्नरनुष्ण इत्यनुमितिप्रतिबन्धकं यज्ज्ञानमुष्णत्व-

जिसमें साध्य के अभाव का निश्चय हो वह विषक्ष है। जैसे घूमहेतुक स्थल में हुद (झील) आदि।

जो वास्तविक हेतु न हो पर हेतु की तरह मालूम हो वह हेत्वाभास

नुपसंहारिभेदात।

साधारणस्य कि लक्षणम् ?

तत्र साध्याभाववव्यक्तिः साधारणोऽनैकान्तिकः। यथा पर्वतो बह्मिमान् प्रमेयत्वादिति । (अत्र) प्रमेयत्वस्य बह्मचभाववति हृदे विद्यमान्दवात ।।

#### न्यायबोधिनी

सन्यभिचारसामान्यलक्षणम् । साधारणत्वं-साध्याभावावद्वृत्तित्वम् । विल्लमान् प्रमेयत्वादित्यत्र प्रमेयत्वहेतौ वल्लयभाववद्वृत्तित्वरूपव्यभिचारे ज्ञाते वल्लयभाववदवृत्तित्त्वरूपव्याप्तिज्ञानप्रतिबन्धः फलम् ।

असाधारण इति । सर्वसपक्षव्यावृत्तित्वं निश्चितसाध्यवदवृत्तित्वम् ।

#### पदकृत्यम्

बद्धस्वाः वनुष्णत्वसाधकं द्रव्यत्विमत्याकारकं तद्विषयत्वस्य विषयतासम्बन्धेन द्रव्यत्वरूपहेत्वाभामे सत्त्वाल्लक्षणसमन्वयः । सद्धेतुत्रारणाय यथार्थेति । घटादिवारणाय अनुमितितत्करणान्यतरप्रतिबन्धकेति । व्यभिचारिण अव्याप्तिवारणाय तत्करणान्यतरेति ।

तत्रेति । साधारणादित्रितयमध्य इत्यर्थः । अध विषद्धे ऽतिप्रसक्तिरिति मा स्म दृष्यः, सपक्षवृत्तित्वस्यापि निवेशात् । अधैवमपि स्वरूपासिद्धे दूषणं जागर्तीित मा वह गर्वम्, पक्षवृत्तित्वस्यापि तथात्वात् ।

#### मेघा

कहलाता है। यह हेत्वाभास पाँच प्रकार का है—सन्यभिचार, विरुद्ध, सत्प्रतिपक्ष, असिद्ध और बाधित।

सव्यभिचार - जिसे अनैकान्तिक भी कहते हैं - तीन प्रकार का है - साधारण, असाधारण और अनुपसंहारी।

साध्याभाववान् में भी रहनेवाले हेतु को साधारण हेतु कहते हैं। जैसे 'पर्वतो विह्नमान् प्रमेयत्वात्' इस स्थल में प्रमेयत्व हेतु साध्याभावाधिकरण (बह्नघभावाधिकरण) जलाशय (तालाब बादि) में भी रहता है, अतः वह साधारण अनैकान्तिक है।

असाधारणस्य कि लक्षणम् ?

सदंपक्षविपक्षव्यावृत्तः पक्षमात्रवृत्तिरसाधारणः। यथा शब्दो नित्यः शब्दत्वादिति। (अत्र) शब्दत्वं सर्वेभ्या नित्येभ्योगित्येभ्यश्च व्यावृत्तं शब्दमात्रवृत्ति।

अनुपसंहारिशः कि लक्षणम् ?

अन्वयव्यतिरेकद्ष्टान्तरहितोऽनुपसंहारी । यथा सर्वमनित्यं

#### न्यायबोधिनी

साध्यवदवृत्तित्वं च साध्यासामानाधिकरण्यम् । हेतौ साध्यासामानाधिकरण्ये निश्चिते साध्यसामानाधिकरण्यरूपव्याप्तिज्ञानप्रतिबन्धः फलम् ।

अनुपसंहारिणं लक्षयति — अन्वयेति । उभयत्र दृष्टान्ताभावादन्वय-व्याप्तिज्ञानव्यितरेकव्याप्तिज्ञानोभयसामग्री नास्तीत्यर्थः । (सर्वस्यैव पक्षत्वात्प-क्षातिरिक्ताप्रसिद्धेरिति भावः।) किञ्चिद्विशेष्यकनिश्चयाविषयकसाध्य-कत्वे सित किञ्चिद्विशेष्यकनिश्चयाविषयकसाध्याभावकत्वमेवानुपसंहा-रित्वम्। एतदीयज्ञानस्य व्याप्तिसंशयजननद्वारा व्याप्तिज्ञानप्रतिबन्धः फलम्। पदकृत्यम्

पक्षमात्रेति । सर्वे ये सपक्षा विपक्षास्तेभ्यो व्यावर्तत इति सपक्षविपक्ष-व्यावृत्तः । केवलव्यतिरेकिवारणाय तद्भिन्न इत्यपि देयम् ।

अन्वयेति । केवलान्वयिन्यतिव्याप्तिवारणाय अन्वयेति । केवलव्यति-

#### मेधा

जो हेतु सभी सपक्षों में तथा विपक्षों में न रहे किन्तु केवल पक्ष में रहे वह हेतु असाधारण है। जैसे 'शब्दो नित्यः शब्दत्वात् — इस जगह शब्दस्वरूप हेतु सपक्ष और विपक्ष में [नित्य और अनित्य पदार्थों में ] नहीं रहता है, किन्तु शब्दरूप पक्ष [संदिग्धसाध्यवान् ] में ही रहता है। अतः यह असाधारण हेतु हुआ। जिस हेतु में अन्वय और व्यतिरेक दृष्टान्त न हों, वह अनुपसंहारी है। जैसे—'सर्वमनित्यं प्रमेयत्वात' इस प्रमेयत्वादिति । अत्र सवस्यापि पक्षत्वाद् दृष्टान्तो नास्ति । विरुद्धस्य कि लक्षणम् ?

48

साध्याभावन्याप्ता हेर्तुविरुद्धः । यथा शब्दो नित्यः कृतकत्वाद् घटवदिति । अत्र कृतकत्वं हि नित्यत्वाभावेनाऽनित्यत्वेन व्याप्तम् ।

सत्प्रतिपक्षस्य कि लक्षणम् ?

साध्याभावसाधकं हैत्वन्तरं यस्य स सत्प्रतिपक्षः । यथा शब्दो

#### त्यायबोधिनी

वस्तुतस्तु अत्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यादिकमेवानुपसंहारित्विमित बोध्यम् ।
 विरुद्धं लक्षयति — साध्याभावव्याप्त इति । साध्याभावव्याप्तः —
साध्याभावनिरूपितव्यतिरेकव्याभिः — साध्यव्यापकीभूताभावप्रतियोगित्वम्,
तथाच पक्षविशेष्यकसाध्याभावव्याप्यहेतुप्रकारकज्ञानात् पक्षविशेष्यकसाध्यः
प्रकारकानुमितिप्रतिवन्धः फलम् । एवं सत्प्रतिपक्षेऽपि । विरुद्धसत्प्रतिपक्षयोविशेषस्तु विरुद्धहेतोरेकत्वेन सत्प्रतिपक्षहेतोद्धित्वेन च ज्ञातव्यः । साध्यापदकृत्यम्

रेकिण्यतिव्याप्तिवारणाय व्यतिरेकेति । अत्रेति । उपदर्शितानुमान इत्यर्थः । विरुद्धं लक्षयति — साध्येति । सद्धेतुवारणाय साध्याभावव्याप्त इति । सत्प्रतिपक्षवारणाय सत्प्रतिपक्षभिन्न इत्यपि बोध्यम् । कृतकत्वादिति । कार्यत्वादित्यर्थः । अनित्यत्वेन व्याप्तिमिति । यद्यत्कृतकं तत्तदनित्यमिति व्याप्तिभवत्येव तथेति भावः ।

सत्प्रतिपक्षं लक्षयति — साध्येति । यस्य हेतोः साध्याभावसाधकं मेधा

स्थल में सभी पदार्थ पक्ष के अन्तर्भूत हैं, अतः कोई भी दृ'टान्त नहीं है। जो हेतु साध्याभाव से व्याप्त है वह 'विहद्ध' कहलाता है। जैसे 'शब्दो नित्य: कृतकत्वात्' इस स्थल में कृतकत्व (कार्यत्व) हेतु नित्यत्वाभाव (अनित्यत्व) से व्याप्त है।

जिस हेतु के साध्य के अभाव को सिद्ध करने वाला दूसरा हेतु विद्य-मान हो वह सत्प्रतिपक्ष कहलाता है। जैसे 'शब्दो नित्यः, श्रावणत्वात्'— नित्यः श्रावणत्वाचळब्दत्ववत्, शब्दोऽनितयः कार्यत्वाद् घटवत् ।

असिद्धः कतिविधः ?

असिद्धस्त्रिविधः—आश्रयासिद्धः स्वरूपासिद्धो , व्याप्यत्वासिद्ध-

आश्रयासिद्धः कः ?

आश्रयासिद्धो यथा गगनारविन्दं सुरिम, अरविन्दत्वात् सरोजा-

#### न्यायबोधिनी

भावव्याप्यप्रतिहेतुमत्पक्षः सत्यतिपक्ष इति यावत् । साध्याभावसाधकहेतुः साध्यसाधकत्वेनोपन्यस्त इत्यसामर्थ्यसूचनमपि ।

आश्रयासिद्ध इति । आश्रयासिद्धिर्नाम पक्षतावच्छेदकविशिष्टपक्षा-प्रसिद्धिः । यथेति । अत्रारिवन्दे गगनीयत्वाभावे निश्चिते गगनीयत्व-विशिष्टारिवन्दे सौरभ्यानुमितिप्रतिबन्धः फलम् ।

#### पदकृत्यम्

साध्याभावस्यानुमापकं हेत्वन्तरं प्रतिपक्षो हेतुः विद्यते स हेतुः सत्प्रतिपक्ष इत्यर्थः । अयमेव प्रकरणसम इत्युच्यते । विरुद्धवारणाय हेत्वन्तरं यस्येति । वह्नचादिवारणाय साध्याभावेति ।

असिद्धं विभजते —असिद्ध इति । आश्रयासिद्धचाद्यन्यतमत्वमसिद्धत्वम् । आश्रयासिद्धत्वं च पक्षतावच्छेदकाभाववत्पक्ष कत्वम् । भवति हि अरविन्दत्वे गगनीयत्वरूपक्षतावच्छेदकाभाववत्पक्षकत्वम् —अरविन्दरूपपक्षे गगनीयत्व-

#### मेधा

इस स्थल में 'शब्दोऽनित्य:, कार्यत्वात् घटवत्' यह कार्यत्वहेतु साध्याभाव (अनित्यत्व) का साधक बैठा है, अत: श्रावणत्व हेतु सत्प्रतिपक्षित है।

असिद्ध तीन प्रकार का है--आश्रयाऽसिद्ध, स्वरूपाऽसिद्ध और व्याप्य-त्वासिद्ध। 'गगनारिवन्दं सुरिभ, कमलत्वात्, सरोजारिवन्दवत्' ( आकाश-कमल सुगन्धित है, क्योंकि वह कमल है, तालाब के कमल की तरह ) इस स्थल में आकाशकमलरूप आश्रय ही असिद्ध है। क्योंकि आकाश में कमल रविन्दवत् । अत्र गगनारविन्दमाभयः, स च नास्त्येव । स्वरूपासिद्धस्य कि रूपम् ?

48

स्वरूपासिद्धो यथा शब्दो गुणश्चाक्षुत्वात् । अत्र चाक्षुषत्वं शब्दे नास्ति, शब्दस्य श्राबणत्वाद् ।

व्याप्यत्वासिद्धः कः ? किन्द्योपाधिस्वरूपम् ? सोपाधिको हेतुर्व्याव्यत्वासिद्धः । साध्यव्यापकत्वे सति साधना-

#### न्यायबोधिनी

स्वरूपासिद्ध इति । स्वरूपासिद्धिर्नाम पक्षे हेत्वभावः । तथा च हेत्व-**माववि**शिष्टपक्षज्ञानात्पक्षविशेष्यकहेतुप्रकारकपरामर्शानुप**प**त्त्या परामर्श प्रतिबन्धः फलम् ।

व्याप्यत्वासिद्ध इति । प्रकृते धूमव्यापकत्वमाद्र न्छनसंयोगे पदकृत्यम्

विरहात् । ननु कथमरिवन्दे गगनीयत्विवरहोऽत बाह-अत्रेति । उपदिशता-नुमान इत्यर्थ: । पक्षे हेत्वभावः स्वरूपासिद्धः । सिद्धे त्वभावेऽतिव्याप्तिः बारणाय पक्षे इति । घटाद्यभाववारणाय हेत्विति । सोऽयं स्वरूपासिद्धः शुद्धा-सिद्धभामासिद्धविशेषणासिद्धविशेष्यासिद्धभेदेन चतुर्विधः । तत्राद्यस्तूपदिशत एव । द्वितीयो यथा - उद्भूत रूपादिचतुष्टयं गुणः रूपत्वादित्यत्र रूपत्व-हेतो: पक्षैकदेशवृत्तित्वेन तस्य भागे स्वरूपासिद्धत्वम् । तृतीयो यथा - वायु: प्रत्यक्षः रूपवत्त्वे सति स्पर्शवत्त्वादित्यत्र रूपवत्त्वविशेषणस्य वायावभावस्त-द्विशिष्टस्पर्शवत्त्वस्यापि तथात्वेन तस्य स्वरूपासिद्धत्वं निर्वहति, विशेषणाभावे विशिष्टस्याप्यभावात् । तुरीयो यथा-अत्रैव विशेषणविशेष्य-

होता ही नहीं है। अतः यह आश्रयाऽसिद्ध का उदाहरण है।

'शब्दो गुणः चाक्षुषत्वात्' इस स्थल में शब्द में बाक्षुषत्व ( आंखों से देखे जाने की योग्यता) यह धर्म है हीं नहीं, क्योंकि शब्द तो कार्नो से सुना जाता है, न कि आंखों से देखा जाता है। अतः यह स्वरूपाऽसिद्ध का उदाहरण है, क्योंकि शब्द में चाक्षुषत्व हेतु ही बसिद है।

#### व्यापकत्वमुपाधिः। साध्यसमानाधिकरणात्यंतामावाप्रतियोगित्वं

#### न्यायबोधिनी

चेद्धूमे आद्रेन्धनसंयोगव्याप्यत्वं गृहीतम्। एवं वह्ने रव्यापकत्वमाद्रेन्धनसंयोगे गृहीतं चेद्वह्नौ तदव्याप्यत्वं गृहीतम् । तदेव व्यभिचरितत्वम् । तथा चोपाधि-व्यभिचारित्वं साधने गृहीतं चेदुपाधिभूताद्वेन्धनसंयोगव्याप्यधूमव्यभिचारित्वं गृहीतमेव । अनुमानप्रकारश्च पूर्वानुमानहेतुं पक्षीकृत्य विह्निर्धू मन्यभिचारी धूमव्यापकाद्रेन्धनसंयोगव्यभिचारित्वात्, घटत्वादिवत्, यो यत्साध्यव्यापक-न्यभिचारी स सर्वोऽपि साध्यव्यभिचारीति रीत्या बोध्यः। एवं

वैपरीत्येन हेतुः । तस्य स्वरूपासिद्धत्वं तु विशेष्याभावप्रयुक्तविशिष्टाभावा-दिति बोध्यम् ।

व्याप्यत्वासिद्धं निरूपयति-सोपाधिक इति । ननु कोऽयमुपाधिरत बाह - साध्येति । साधनव्यापक उपाधिरित्युक्ते शब्दोऽनित्यः कृतकत्वा-दित्यत्र सामान्यवत्त्वे सत्यस्मदादिब।ह्यो न्द्रियग्रहणाईत्वमप्युपाधिः स्यात्तदर्थ साध्यव्यापकत्वमुक्तम् । तावत्युक्ते सामान्यवत्त्वादिनाऽनित्यत्वसाधने कृतकत्व-मुपाधिः स्यात्तदर्थं साधनाव्यापकत्वम् । उपाधिभेदम।दायासम्भववारणाय व्यापकत्वशरीरेऽप्यत्यन्तपदमादेयम् । साधनभेदमादाय साधनस्योपाधित्ववार-णायाव्यापकत्वशरीरेऽप्यत्यन्तपदमवश्यं देयम् । सोऽयमुपाधिस्त्रिवधः-केवल-साध्यव्यापकः पक्षधर्माविच्छन्नसाध्यव्यापकः साधनाविच्छन्नसाध्यव्यापक-इचेति । तत्राद्य उपदक्षितः । एवं क्रत्वन्तर्वेतिनी हिंसा अधर्मजनिका हिंसात्वात् क्रतुनाह्यहिसावदित्यत्र निषिद्धत्वमुपाधिः। तस्य यत्रोधर्मजनकत्वं तत्र निषिद्धत्विमिति साध्यव्यापकता। यत्र हिंसात्वं तत्र न निषिद्धत्विमिति निषिद्धत्वमुपाधिः साध्यव्यापकः, क्रतुहिंसायां निषिद्धत्वस्याभावात्। 'न

जो हे सु उपाधि के सहित हो, उसका नाम हव्याप्यत्वाऽसिद्ध है। जो साध्य का व्यापक हो और हेतु का अव्यापक हो वह उपाधि कहलाता है। साध्य के अधिकरण में रहने वाले अभाव का जो प्रतियोगी

न्यायबाधिनी-पदकृत्य-मेधा-व्याख्यात्रयोपेतः

साध्यव्यापकत्वम् । साधनविद्याद्यतामावप्रतियोगित्वं साधना-व्यापकत्वम् । पर्वतो धूमवान् विद्वमत्त्वादित्यत्राद्वेन्धनसंयोग उपाधिः । यत्र घूमस्तत्नाद्वेन्धनसंयोग इति साध्यव्यापकता । यत्र

#### न्यायबोधिनी

प्रकारेण प्राकृतानुमानहेतुभूते पक्षे साध्यव्यभिचारोत्यापकतया दूषकत्वमुपाधेः फलम्। तथा च धूमाभाववदवृत्तित्वाभावरूपधूमव्यभिचारे गृहीते वह्नौ धूमाभाववदवृत्तित्वरूपव्याप्तिज्ञानप्रतिबंधः फलम्। न च व्याप्यत्वासिद्धेः व्यभिचारादमेद इति वाच्यम्। धूमाभाववदवृत्तित्वाभावाभावत्वेन

#### पदकृत्यम्

हिस्यात्सर्वा भूतानि' इति सामान्यवाक्यतः 'पशुना यजेत' इत्यादिविशेषः वाक्यस्य बलीयस्त्वात् । अतो हिसात्वं नाधमंजनकत्वे प्रयोजकमपि तु निषद्धत्वमेवत्यादिकमपि द्रष्टव्यम् । द्वितीयो यथा—वायुः प्रत्यक्षः प्रत्यक्षः स्पर्शाश्रयत्वादित्यत्रोद्भूतरूपवत्त्वमुपाधिः । तस्य यत्र प्रत्यक्षत्त्वं तत्रोद्भूतरूपवत्त्वमिति न, केवलसाध्यव्यापकत्वरूपे व्यभिचारात्, किन्तु द्रव्यत्वरूपो यः पक्षधमंस्तदविच्छन्नबहिः प्रत्यक्षत्वं यत्र तत्रोद्भूतरूपवत्त्वमिति पक्षधमान्विच्छन्नसाध्यव्यापकत्वमेव । आत्मिन व्यभिचारवाणाय बहिः पदम् । यत्र प्रत्यक्षस्पर्शाश्रयत्वं तत्र नोद्भूतरूपवत्त्वमिति साधनाव्यापकत्वं च, वायावुद्भूतरूपविरहात् । तृतीयो यथाः ध्वसो विनाशी जन्यत्वादित्यत्र भावत्वमुपाधिः । तस्य यत्र विनाशित्वं तत्र भावत्विमिति न केवलसाध्यव्यापकत्वम्, प्रागभागे भावत्विवरहात्, किन्तु जन्यत्वरूपसाधनाविच्छन्नविनाशित्वं यत्र

## न हो वह 'साध्यव्यापक' कहलाता है। जो हेतु के अधिकरण में रहने वाले अभाव का प्रतियोगी हो वह 'साधनाऽव्यापक' कहलाता है।

जैसे 'धूमवान् वह्ने:' इस स्थल में आर्द्रोन्धनसंयोग (अग्नि से गीली लकडी का सम्बन्ध ) उपाधि है। क्योंकि—जहाँ जहाँ धूम है वहाँ-वहाँ आर्द्र इन्धन (गीली लकड़ी) का संयोग है, अतः आर्द्रोन्धनसंयोग साध्य (धूम) का व्यापक है। और जहाँ जहाँ अग्नि है वहाँ-वहाँ सभी जगह विद्वस्तत्रार्द्रेन्धनसयोगाभावादिति साधनाव्यापकता। एवं साध्य-व्यापकत्वे सति साधनाव्यापकत्वादार्द्रेन्धनसंयोगं उपाधिः। सोपाधि-कत्वाद्वित्वमत्त्वं व्याप्यत्वासिद्धम्।

बाधितस्य कि लक्षणम् ?

यस्य साध्याभावः प्रमाणान्तरेण निश्चितः स बाधितः। यथा बह्निरनुष्णो द्रव्यत्यादिति। अत्रानुष्णत्वं साध्यं तदभाव उष्णत्वं

#### न्यायबोधिनी

व्याप्यत्वासिद्धत्वं, धूमाभाववद्वृत्तित्वेन व्यभिचारत्वमिति भेदात्। यस्येति । यस्य हेतोः साध्याभावः साध्यबाधः प्रमाणान्तरेण प्रत्यक्षा-दिप्रमाणेन पक्षे निश्चितः स बाधित इत्यर्थः । तथा च प्रात्यक्षिकसाध्यबाध-निश्चये जाते साध्यानुमितिप्रतिबन्धः फलम् । बाधितसाध्यकत्वाद्वाधितो पदकृत्यम

तत्र भावत्वमिति साधनाविच्छन्नसाध्यव्यापकत्वमेव। यत्र जन्यत्वं तत्र न भावत्वमिति साधनाव्यापकत्वञ्च, ध्वंसे भावत्विवरहात्। एवं स इयामो मित्रातनयत्वादित्यत्र शाकपाकजन्यत्वमुपाधिः। श्यामत्वस्य नीलघटेऽपि सत्त्वान्न केवलसाध्यकव्यापकत्वम्, किन्तु साधनाविच्छन्नसाध्यव्यापकत्वमेव। अष्टमे पुत्रे शाकपाकजन्यत्विवरहेण् साधनाव्यापकत्वं चेत्यादिकमिप द्रष्टव्यम्।

यस्येति । सद्धेतुवारणाय प्रमाणान्तरेणेति । घटादिवारणाय साध्येति ॥ इति पदकृत्येऽनुमानखण्डम् ॥

#### मेध

आर्द्रोन्धनसंयोग नहीं है, जैसे आग से लाल लोहे के गोले में, अतः आर्द्रोन्धन-संयोग हेतु का अव्यापक भी है। अतः साध्य का व्यापक और हेतु का अव्यापक होने से 'आर्द्रोन्धनसंयोग' 'उपाधि' हुआ और उपाधि सहित होने से धूमसाध्यक विह्नारूप हेतु व्याप्यत्वाऽसिद्ध हुआ।

जिस हेतु के साध्य का अभाव ( साध्याभाव ) प्रमाणान्तर से निश्चित हो वह हेतु बाधित है। जैसे ''विह्निः अनुष्णः द्रव्यत्वात्' इस स्थल में

न्यायबोधिनी-पदकृत्य मेघा व्याख्यात्रयोपेतः

89

स्पाशंनप्रत्यक्षण गृह्यते इति बाधितत्वम् ॥ इत्यनमानखण्डम् ॥

#### अयोपमानखण्डम्

उपमानलक्षणं किम? उपमितिकरणमुपमानम् । संज्ञासंज्ञिसम्बन्धानमुपमितिः, तत्करणं

#### न्यायबोधिनी

हेत्ररित्यूच्यते ॥

इति न्यायवोधिन्यामनुमानखण्डम् ॥

-:0:-

उपमानं लक्षयति—उपमितकरणमिति । उपमिति लक्षयति— पदकृत्यम्

अवसरसङ्गतिमभिष्रेत्यानुमानानन्तरमुपमानं निरूपयति-उपमितीति । उपिततेः करणमुपमानिमत्यर्थः । कुठारादिवारणाय मितीति । प्रत्यक्षादि-वारणाय उपेति । संज्ञासंज्ञीति । अनुमित्यादिवारणाय सम्बन्धेति । संयोगादिवारणाय संज्ञासंज्ञीति । असौ गवयशब्दवाच्य इति । अभिष्रेतो

#### मेघा

अनुष्णत्वस्वरूप साध्य का अभाव-[ उष्णत्व ]-प्रत्यक्षरूप प्रमाण से ही सिद्ध है, अतः यह हेतु बाधित है।।

### उपमानप रिच्छेद

उपिति का करण 'उपमान' कहलाता है। पद और पदार्च इन दोनों का जो वाच्यवाचकभावस्वरूप सम्बन्ध है उसका ज्ञान ही उपमिति है।

सादृश्यज्ञानम् । तथाहि --कश्चिद्गवयपदार्थमजान्तकुतश्चिदारण्यक-पुरुषाद्-गोसदृशो गवय-इति श्रुत्वा वनं गतो वाक्यार्थं स्मरन्गो-सबुशं पिण्डं पश्यति, तदनन्तरमसौ गवयशब्दवाच्य इत्युपमिति-

#### न्मायबोधिनी

संज्ञेति । संज्ञा नाम पदम्, संज्ञी अर्थः, तयोः सम्बन्धः शक्तिः । तथा च पदपदाः र्थंसम्बन्धज्ञानमुपमितिरित्यर्थः । उपमानं नामातिदेशवाक्यार्थज्ञानम् । अतिदेश-वाक्यार्थस्मरणं व्यापारः । उपमितिः फलम् । गोसदृशो गवयपदवाच्य इत्याकारकवाक्याद् गोसाद्श्यावच्छिन्नविशेष्यकगवयपदवाच्यत्वप्रकारेण

#### पदकृत्यम्

गवयो गवयपदवाच्य इत्यर्थः। तेन गवयान्तरे शक्तिग्रहाभावप्रसङ्ग इति दूषणमपास्तम् । तथा च गोसादृश्यविशिष्टपिण्डज्ञानं करणम् । अतिदेश-वाक्यार्थस्मरणमवान्तरव्यापारः । उपमितिः फलमिति सारम् । तच्चोपमानं त्रविधम् — सादृश्यविशिष्ट पिण्डज्ञानमसाधारणधर्मविज्ञिष्ट पिण्डज्ञानं वैधर्म्यः विशिष्टिपण्डज्ञानं च । तत्राद्यमुक्तमेव । द्वितीयं यथा — खड्गमृगः कीदृगिति वृष्टे नासिकालसदेकश्रृङ्गोऽनतिकान्तगर्जाकृतिक्त्रेति तज्ज्ञातृभ्यः श्रुत्वा कालान्तरे तादृशं पिण्डं पश्यन्नतिदेशवाक्यार्थं स्मरति, तदनन्तरं खड्गमृगः खड्गपदवाच्य इत्युपमितिरुत्पद्यते । अत्र नासिकालसदेकशृङ्क एवासाधारण-धर्मः। तृतीयं यथा-उष्ट्रः कीद्गिति पृष्टे अश्वादिवन्न समानपृष्ठो न ह्रस्वग्रीवशरीरक्वेति आसोक्ते कालान्तरे तत्पण्डज्ञानं ततोऽतिदेशवाक्यार्थ

उस उपमिति का करण सादृश्यज्ञान है। [अतः सादृश्यज्ञान ही 'उपमान' है ]।

जैसे किसी मनुष्य ने -- जो 'गवय' शब्द का अर्थ ( गवय ) क्या वस्तु है - यह नहीं जानता था, पर किसी वनेचर से -- जिसे गवय सब्द का अर्थ [ गवय ] मालूम था, सुना था कि—'गवय गाय की तरह का एक जंगली पशु होता है। ' और जब वन में उसने गौ के सदृश किसी जन्तु [गवय] को देखा, तब उसे 'गौ के सदृश गवय होता है' इस वाक्यार्थ का

न्यायबोधिनी पदकृत्य-मेधा-व्याख्यात्रयोपेत:

£ 3

रुत्पद्यते ॥

इत्यूपमानखण्डम् ॥

#### अथ शब्दखण्डम्

शब्दप्रमाणस्य कि स्वरूपम् ?

आप्तवाक्यं शब्दः । आप्तस्तु यथार्थवक्ता । वाक्यं पदसमूहः,

#### न्यायबोधिनी

यज्ज्ञानं जायते तदेव करणम् ।।

इति न्यायबोधिन्याम्पमानखण्डम् ॥

-:0:-

शब्दं लक्षयति — आप्तेति । आप्तोच्चरितत्वे सति वानयत्वं शब्दस्य लक्षणम् । (प्रमाणशब्दत्वं लक्ष्यतावच्छेदकम्) । वाक्यत्वमात्रोक्तावनाक्षोच्च-रितवाक्येऽतिव्याप्तिरतः आप्तोच्चरितत्वनिवेशः । तावन्मात्रोक्तौ जवगडदशा-पदकृत्यम्

स्मरणं तत उष्ट्र उट्रपदवाच्य इत्युपमितिरुत्पद्यते ॥ इति पदकृत्ये उपमानखण्डम् ॥

अवसरसङ्गतिमभिप्रेत्योपमानानन्तरं शब्दं निरूपयति —आप्तेति । शब्द इति । शब्दप्रमाणमित्यर्थः । भ्रान्तविप्रलम्भकयोविक्यस्य शब्दप्रमाणत्ववार-

स्मरण हुआ। तदनन्तर उसको 'यह गवय गवय शब्द का वाच्य है' -- यह उपमिति होती है।।

#### शब्दपरिच्छेद

आप्त पुरुष का उच्चरित वाक्य ही शब्द नामक प्रमाण है। यथार्थ [ ठीक-ठीक ] कहने वाला पुरुष आप्त है। पदों का समूह 'वाक्य' होता है। जैसे — 'गामानय' इत्यादि 'वाक्य' कहलाते हैं।

यथा गामानयेति । शक्तं पदम् । अस्मात्पदादयमर्थो बोद्धव्य इतीश्वर-

वाक्यार्थज्ञाने के हेतव: ?

आकाङक्षा योग्यता सन्निधिश्च वाक्यार्थज्ञाने हेतुः।

#### न्यायबोधिनी

दावतिव्याप्तिरतो वाक्यत्वम् । आप्तत्व च प्रयोगहेतुभूतयथार्थज्ञानजन्यशब्दत्व-मिति पर्यवसन्नोऽर्थः । वस्तुतस्तु पदंज्ञानं करणम् । वृत्तिज्ञानसहकृतपदज्ञान-जन्यपदार्थोपस्थितिव्यापारः । वाक्यार्थज्ञानं शाब्दबोधः फलम् । वृत्तिनीम शक्तिलक्षणान्यतररूपा। शक्तिनीम घटादिविशेष्यकघटादिपदजन्मबोधविषय-त्वप्रकारक ईश्वरसङ्केतो नाम ईश्वरेच्छा, सैव शक्तिरित्यर्थः। शक्तिनिरूपकत्वमेव पदे शक्तत्वम्। विषयतासम्बन्धेन शक्तघाश्रयत्वमर्थे शक्यत्वम् । शक्यसम्बन्धो लक्षणां । सा द्विविधा-गौणी शुद्धा चेति । गौणी नाम सादृश्यविशिष्टे लक्षणा। यथा सिंहो माणवक इत्यादी सिंहपदस्य सिंहसादृष्यविशिष्टे लक्षण। शुद्धा त्रिविधा—जहल्लक्षणा अजहल्लक्षणा जहदजहल्लक्षणा चेति। लक्ष्यतावच्छेदकरूपेण लक्ष्यमात्रबोधप्रयोजिका लक्षणा जहल्लक्षणा। यथा गङ्गायां घोष इत्यत्र गङ्गापदवाच्यप्रवाह-पदकृत्यम्

णाय आप्तेति । ननु कोऽयमाप्त इत्यत आह— आप्तस्तिति । यथार्थवक्ता यथाभूताबाधितार्थोपदेष्टा । वाक्यं लक्षयति वाक्यमिति । घटादिसमूह-वारणाय पदेति । शक्तिमिति । निरूपकतासम्बन्धेन शक्तिविशिष्टिमित्यर्थः । अस्मादिति । घटपद।द्घटरूपोऽर्थो बोद्धव्य इतीश्वरेच्छैव शक्तिरित्यर्थः । अर्थस्मृत्यनुकूलपदार्थसम्बन्धत्वं तल्लक्षणम्। सा च त्रिधा-जहद्-अजहद्-जहदजहद्भेदात्। वर्तते च गङ्गायां घोष इत्यत्र गङ्गापदशक्यप्रवाह-

जिनमें शक्ति होती है वे 'पद' कहलाते हैं और इस पद से यह अर्थ समझना चाहिए' यह जो ईश्वर का संकेत है वही शक्ति कहलाता है। बाकांक्षा, योग्यता और सिन्निधि का ज्ञान वाक्यार्थंज्ञान में हेतु है।

84

पदान्त रव्यतिरे कप्रयुक्तान्वयानन् मावकत्वमाकाङ्काः । अर्थाबाद्यो योग्यता । पदानामविलम्बेनोच्चारणं सन्निधिः । तथा च आकाङका-

तर्कसंग्रहः

#### न्यायबोधिनी

सम्बन्धस्य तीरे सत्त्वात्ताद्शशक्यसम्बन्धरूपलक्षणाञ्चानाद्गङ्कापदात्तीरो-लक्ष्यतावच्छेदकरूपेण लक्ष्यशक्योभयबोधप्रयोजिका लक्षणा अजहल्लक्षणा। यथा काकेम्यो दिध रक्ष्यतामित्यत्र काकपदस्य दध्यपघातके लक्षणा, लक्ष्यता वच्छेदकं दध्युपघातकत्वम्, तेन रूपेण दध्युपघातकानां सर्वेषां काकविडालकुक्कुटसारमेयादीनां शक्यलक्ष्याणां बोधात्। जहदजहल्लक्षणा वेदान्तिनां मते । सा च शक्यतावच्छेदकपरित्यागेन व्यक्तिमात्रबोधप्रयोजिका । यथा तत्त्वमसीत्यत्र सर्वज्ञत्विकिञ्चज्ज्ञत्वपरित्यागेन व्यक्तिमात्रबोधनात् ।

आकाङ्क्षां लक्षयति --पदस्येति । अव्यवहितोत्तरत्वादिसम्बन्धेन यत्पदे यत्पदप्रकारकज्ञानव्यतिरेकप्रयुक्ती याद्शशाब्दबोधाभावस्तादृशशाब्द-बोधे तत्पदे तत्पदवत्त्वमाकाङ्क्षा । यथा घटमित्यादिस्थलेऽव्यवहितोत्तरत्वा-दिसम्बन्धेनाम्पदं घटपदवदित्याकारकाम्पदिवशेष्यकघटपदप्रकारकज्ञानसत्त्वे घटीयं कर्मत्वमिति बोधो जायते। अभ्घट इति विपरीतोच्चारणे तु तादृशशाब्दबोधो न जायतेऽतस्ताद्शाकाङ्क्षाज्ञानं शाब्दबोधे कारणम् ।

#### पदकृत्यम्

सम्बन्धस्तीरे। लक्षणाबीजं च तात्पर्यानुपपत्तिः। अत एव प्रवाहे वोषतास्पर्यानुपपत्तेस्तीरे लक्षणा सेत्स्यति । छत्रिणो यान्तीत्यादौ हितीया । सोऽयमश्व इत्यादी तृतीया ।

पुनरसम्भववारणाय असम्भववारणाय पदान्तरव्यतिरेकप्रयुक्तेति । पदान्तरेति । अर्थेति । आकाङ्क्षावारणाय अर्थेति । पदानामिति ।

दूसरे पद के नहीं रहने से दूसरे पद में जो शाब्दबोधाऽजनकता है वही आकांक्षा है।

एक पदार्थ में दूसरे पदार्थ का सम्बन्ध रहना ही 'योग्यता' है। पदों के बिना विलम्ब के उच्चारण करना ही सिन्निधि है।

दिरहितं वाक्यमप्रमाणम् । यथा गौरश्वः पुरुषो हस्तोति न प्रमाणम्, वह्निना सिश्वतीति न प्रमाणम्, योग्यता आकाङक्षाविरहात । विरहात्। प्रहरे प्रहरेऽसहोच्चारितानि गामानयेत्यादिपदानि न प्रमाणम्, सान्निध्याभावात् ।

वाक्यं कतिविधम ?

वाक्यं द्विबिधम-वैदिकं लौकिकं च। वैदिकमीश्वरोक्तत्वात्सर्व-

#### न्यायबोधिनी

अर्थाबाध इति । बाधाभावो योग्यतेत्यर्थः । अग्निना सिञ्चतीत्यत्र सेककरणत्वस्य जलादिधमंस्य बह्नी बाधनिश्चयसत्त्वान्न ताद्शवाक्याच्छाब्द-बोधः । सन्निधि निरूपयति -पदानामिति । असहोच्चारितानि -विलम्बो-च्चारितानि ।

वैदिकमिति । वेदवाक्यमित्यर्थः । इदमुपलक्षणम् । वेदमूलस्मृत्यादीन्यपि

#### पदकृत्यम्

असहोच्चारितेष्वतिब्याप्तिवारणाय अविलम्बेनेति । आकाङक्षावारणाय -पदानामिति । आकाङ्क्षादिशून्यवास्यस्यात्र प्रमाणत्वं निषेधति — तथा चेति । आकाङ्क्षादिकं शाब्दहेतुरित्युक्ते चेत्यर्थः । अनाकाङ्क्षाबुदाहरणं दर्शयति-यथेति।

आकांक्षा, योग्यता, सिम्निधि से रहित जो वाक्य है वह प्रमाण नहीं होता। जैसे 'गौरवव: पुरुषो हस्ती' इस तरह का वाक्य प्रमाण नहीं है. क्यों कि इस वाक्य में परस्पर आकांक्षा नहीं है, और 'अग्नि से सींचता है' यह वाक्य भी प्रमाण नहीं है, क्योंकि इसमें [ अग्नि में सींचने की ] योग्यता हीं नहीं है। और एक-प्रहर के बाद उच्चारण किये गये 'गाम'- 'आनय' इत्यादि पद भी प्रमाण नहीं हैं, क्योंकि इनमें 'सिन्निधि' नहीं है।

वाक्य दो प्रकार का है- भवैदिक और लौकिक। वैदिक (वेदोक्त) वास्य ईश्वर के वाक्य हैं, अतः वे सभी प्रमाण हैं। लौकिक वास्य तो आप्तपुरुषोच्चरित हीं प्रमाण है। जो लौकिक वाक्य आप्त पूरुष से

### मेव प्रमाणम् । लौकिकं त्वाप्तोक्तं प्रमाणम् । अन्यवप्रमाणम् ।

शाब्दज्ञानं किम्?

### वाक्यार्थज्ञानं शाब्दज्ञानम् । तत्करणं तु शब्दः ॥

इति शब्दखण्डम् ॥

न्यायबोधिनी

बाह्याणि । लौिककं त्विति । वेदवाक्यभिन्तमित्यर्थः ॥ इति न्यायबोधिन्यां शब्दखण्डम् ॥

-:0:-

#### पदकुत्यम्

नन्वेतावता शाब्दसामग्री प्रपिश्वता, प्रमाविभाजकवाक्ये शाब्दस्यास्याप्युद्द्िद्रत्वेन तत्कुतो न प्रदिशतिमित्यत आह—वाक्यार्थेति । ज्ञाब्दत्वं च
शब्दात्प्रत्येमीत्यनुभविसद्धा जातिः । शाब्दबोधक्रमो यथा—चैत्रो ग्रामं
गच्छत्रीत्यत्र ग्रामकर्मकगमनानुकूलवर्तमानकृतिमांश्चैत्र इति शाब्दबोधः ।
द्वितीयायाः कर्मत्वमर्थः । धातोर्गमनम् । अनुकूलत्वं च संगर्ममर्यादया
भासते । लटो वर्तमानत्वमास्यातस्य कृतिः । तत्सम्बन्धः संसर्गमर्यादया
भासते । रथो गच्छतीत्य गमनानुकूलव्यापारवान् रथः इति शाब्दबोधः ।
स्नात्वा गच्छतीत्यत्र गमनप्रागभावाविच्छन्नकालीनस्नानकर्ता गमनानुकूलवर्तमानकृतिमानिति शाब्दबोधः । क्त्वाप्रत्ययस्य कर्ता पूर्वकालीनत्वं चार्थः ।
एवमन्यत्राचि वाक्यार्थो बोध्यः ।।

इति पदकृत्ये शब्दखण्डम् ॥

\_;0;-

मेघा

उच्चरित नहीं हैं वे प्रमाण नहीं हैं।

बाक्य के अर्थ को समझना ही शाब्दज्ञान ( शाब्दबोध ) हैं। उस शाब्द-बोध का करण शब्द है। अतः शब्द ही शब्द-प्रमाण है।

### अथावशिष्टगुणनिरूपणम्

अयथार्थानुभवस्य कति भेदाः ?

अयथार्थानु मवस्त्रिविधः —संशयविपर्ययतर्कभेदात्।

संशयस्य कि लक्षणम् ?

एकस्मिन् धर्मिण विरुद्धनानाधमवैशिष्टचावगाहि ज्ञानं संशयः । यथा स्थाणुर्वा पुरुषो वेति ।

विपर्ययः कः ?

मिथ्याज्ञानं विपययः। तथा शुक्तौ 'रजतम्' इति।

#### न्यायबोधिनी

ययार्थानुभवं निरूप्यायथार्थानुभवं विभजते —संशयेत्यादिना । एकेति । एकधर्माविच्छन्नविशेष्यतानिरूपितभावाभावप्रकारकज्ञानं संशय इत्यर्थः । भावद्वयकोटिकसंशयाप्रसिद्धेः स्थाणुर्वेत्यत्र स्थाणुत्वस्थाणुत्वाभाव-पुरुषत्वपुरुषत्वाभावकोटिक एव संशय इत्यर्थः ।

मिथ्याज्ञानमिति । अयथार्थज्ञानमित्यर्थः । विपर्ययो नाम भ्रमः ।

#### पदकृत्यम्

अयथार्थानुभवं विभजते — अयथार्थेति ।

संशय लक्षयति—एकस्मिन्निति । एकस्मिन्धिमिण एकस्मिन्नेव पुरोविति पदार्थे विरुद्धा व्यधिकरणा ये नानाधर्माः स्थाणुत्वपुरुषत्वादय-स्तेषां वैशिष्ट्यं सम्बन्धः तदवगाहि ज्ञानं संशयः । घटपटाविति समूहालम्बन-ज्ञानस्य घटत्वपटत्वरूपविरुद्धनानाधर्मेवैशिष्ट्यावगाहित्वादितप्रसक्तिवारणाय एकस्मिन्निति । घटः पृथिवीति ज्ञानस्यैकस्मिन्धिमिणि घटे घटत्वपृथिवीत्व-रूपनानाधर्मवैशिष्ट्यावगाहित्वादितप्रसङ्गवारणाय विरुद्धेति । घटत्वविरुद्ध-पटत्ववान्पट इति ज्ञानेऽतिप्रसक्तिवारणाय नानेति ।

मिथ्येति । यथार्थज्ञानवारणाय मिथ्येति । अयथार्थवारणाय ज्ञानेति ।

मेधा

अयथार्थ अनुभव तीन प्रकार का है—संशय, विषयंय और तर्क। एक धर्मी (विशेष्य) में परस्पर-विरुद्ध नाना धर्मों का ज्ञान ही 'संशय' है। जैसे दक्ष में —यह 'स्थाणु (सूखा दक्ष) है, या पुरुष है?' यह ज्ञान।

#### तर्कस्य कि स्वरूपम् ?

ब्याप्यारोपेण ब्यापकारोपस्तकः। यथा यदि बह्मिनं स्यात्तिहि धूमोऽोप न स्यादिति।।

स्मृतिः कतिविधा ?

स्मृतिरिष द्विविद्या —यथार्था अयथार्था च । प्रमाजन्या यथार्था, अप्रमाजन्या अयथार्था ।

सुखस्य कि लक्षणम् ?

सर्वेषामनुकूलवेदनीयं सुखम्।

#### न्यायबोधिनी

व्यापारोपेणेति । तर्के व्याप्यस्य व्यापकस्य च बाधनिश्चयः कारणम्, अन्यया बाधनिश्चयाभाव इष्टापत्तिदोषेण तर्कानुत्पत्तेः।

सुखं निरूपयति—सर्वेषामिति । इतरेच्छाऽनधीनेच्छाविषयत्वमिति निष्कर्षः । यथाश्रुते घटोऽनुकूल इत्याकारकज्ञानदशायामनुकूलत्वप्रकारकज्ञान-

#### पदकृत्यम्

तकं लक्षयति — व्याप्यारोपेणेति । असम्भववारणाय व्याप्यारोपेणेति । पुनरसम्भववारणाय व्यापकारोप इति । अत्र बह्वचभावो व्याप्यः घूमाभावो

मेघा

मिथ्याज्ञान 'विपर्यय' कहलाता है। जैसे सीप में 'यह चौदी है' यह

व्याप्य के आरोप से व्यापक का आरोप (झूठा ज्ञान) करना 'तर्क' है। जैसे—'अग्निन होता तो धूम भी न होता'।

स्मृति दो प्रकार की है, यथार्थ और अयथार्थ। जो स्मृति यथार्थ ज्ञान से उत्पन्न संस्कार से जन्य हो वह यथार्थ है। जो अयथार्थ ज्ञान से उत्पन्न संस्कार से जन्य हो वह अयथार्थ है। जो सभी को अनुकूल (प्रिय) मालूम पड़े वह 'सुख' है।

#### दुखस्य कि लक्षणम् ?

## प्रतिकूलवेदनीयं दुःखम्।

#### न्यायबोधिनी

विशेष्यत्वस्य घटादाविष सत्त्वाद्धटादावितव्याप्तिरिति । सुखेच्छाघीने भोजना-दावितव्याप्तिवारणाय इतरेच्छानघीनेतीच्छाविशेषणम् । सुखेच्छा तु सुखत्व-प्रकारकज्ञानमात्रजन्यैव ।

दुखं निरूपयति—प्रतिकूलेति । अत्रापीतरद्वेषानधीनद्वेषविषयत्विमिति निष्कृष्टलक्षणम् । द्वेषविषयत्वमात्रोक्तो सर्पादावितव्याप्तिस्तत्रापि द्वेषविषयत्व-सत्त्वादतस्तत्रातिव्याप्तिवारणायेतरद्वेषानधीनेति द्वेषविषेणम्, सर्पंजन्यदु:खादौ द्वेषात्सर्पेऽपि द्वेष इति सर्पद्वेषस्य सर्पंजन्यदु:खद्वेषजन्यत्वादन्यद्वेषा-जन्यद्वेषविषयत्वरूपदु:खलक्षणस्य सर्पादौ नातिव्याप्तिः । फलेच्छा उपायेच्छां प्रति कारणम्, अतः फलेच्छावशादुपायेच्छा भवति । एवं फले द्वेषाद्वपाये द्वेष: ।

#### पदकृत्यम्

व्यापकः । यद्यपि तर्कस्य विपर्ययात्मकत्वेन पृथिग्विभागोऽनुचितः।, तथापि प्रमाणानुग्राहकत्वात् स उचित इति बोध्यम् । स्वप्नस्तु पुरीतद्बहिर्देशान्त- र्देशयोः सन्धौ इडानाडघां वा मनसि स्थितेऽदृष्टविशेषेण धातुदोषेण वा जायते । स च मानसविपर्ययान्तर्गतः ।

सुखं निरूपयति—सर्वेषामिति । सर्वात्मनामनुकूलिमिति वेद्यं यत्तत्सुख-मित्यर्थः ।

अहं सुखीत्यनुभवसिद्धसुखत्वजातिमत्, धर्ममात्रासाधारणकारणो गुणो वा सुखम् । शत्रुदुःखवारणाय सर्वेषामिति ।

प्रतिकूलेति । दुःखत्वजातिमत्, अधर्ममात्रासाधारणकारणो गुणो वा दुःखम् । पदकृत्यं पूर्ववत् ।

#### मेधा

जो सभी को प्रतिकूल लगे वह 'दु:ख' है।

इच्छाद्वेषप्रयत्नानां कानि लक्षणानि ?

इच्छा कामः । क्रोधो द्वेषः । कृतिः प्रयत्नः ॥

धर्मस्य अधर्मस्य च कि लक्षणम् ?

विहितकर्मजन्यो धर्मः, निषिद्धकर्मजन्यस्त्वधर्मः ॥

#### न्यायबोधिनी

धर्माधर्मौ निरूपयति — विहितेति । वेदविहितेत्यथः । निषिद्धेति । वेदनिषिद्धेत्यर्थः ।

#### पदकृत्यम्

इच्छा निरूपयति-इच्छेति । काम इति पर्यायः । इच्छात्वजातिमती इच्छा । सा द्विविधा-फलेच्छा उपायेच्छा च । फलं सुखादिकम् । उपायो यागादिः । द्वेषं निरूपयति —क्रोध इति । द्वेष्टीत्यनुभवसिद्धद्वेषत्वजातिमान् द्विष्टसाधनताज्ञानजन्यगुणो वा द्वेषः । प्रयत्नं निरूपयति —कृतिरिति । प्रयत्नत्वजातिमान् प्रयत्नः । स त्रिविधः —प्रवृत्तिनिवृत्तिजीवनयोनिभेदात् । इच्छाजन्यो गुणः प्रवृत्तिः । द्वेषजन्यो गुणो निवृत्तिः । जीवनादृष्टजन्यो गुणो जीवनयोनिः । स च प्राणसञ्चारकारणम् ।

धमंमाह— विहितेति । वेदिवहितेत्यर्थः । अधमंवारणाय वेदिवहितेति । यागादिक्रियावारणाय कमंजन्य इति । स च कमंनाशाजलस्पर्शकीर्तंनभोग-तत्त्वज्ञानादिना नश्यति । अधमंलक्षणमाह— निषिद्धेति । वेदेनेत्यर्थः । धमंवारणाय वेदिनिषद्धेति । वेदिनिषिद्धिक्रियावारणाय कमंजन्य इति । स च भोगप्रायिक्त्तादिना नश्यति । एतावेव अदृष्टिमिति कथ्येते, वासनाजन्यौ च । वासना च विलक्षणसंस्कारः ।

#### मेधा

कामनाकानाम इच्छाहै। क्रोध कानाम द्वेष है। कृति कानाम प्रयत्न है।

श्रुति-स्मृति-पुराणोक्त विधि से विहित जो कर्म हैं उनसे उत्पन्न हुए अदृष्ट का नाम धर्म (पुण्य) है।

निषद्ध कर्म से उत्पन्न अदृष्ट का नाम अधर्म (पाप) है।

आंत्ममात्रविशेषगुणाः के ?

बुद्धधादयोऽष्टावात्ममात्रविशेषगुणाः । बुद्धीच्छाप्रयत्ना नित्या अनित्याश्च । नित्या ईश्वरस्य, अनित्या जीवस्य ॥

संकार कतिबधः, तद्भेदाश्च कि स्वरूपाः ?

संस्कारस्त्रिविधः—वेगा भावना स्थितस्थापकश्चेति । वेगः पृथिक्यादिचतुष्टयमनोवृत्तिः । अनुभवजन्या स्मृतिहेतुर्भावना, आत्म-

#### न्यायबोधिनी

बुद्धचादयोऽष्टाविति । बुद्धिसुखुदुः सेच्छाद्वेषप्रयत्नधर्माधर्मा इत्यर्थः । संस्कारं विभजते---संस्कार इति । भावनां लक्षयति-अनुभवेति ।

#### पदकृत्यम्

संस्कारं विभजते—संस्कार इति । सामान्यगुणात्मविशेषगुणोभयवृत्ति । गुणत्वव्याप्यजातिमान् संस्कारः । घटादिवारणाय गुणत्वव्याप्येति । संयोगादिवारणाय आत्मविशेषगुणोभयवृत्तीति । ज्ञानादिवारणाय सामान्येति । द्वितीयादिपतनासमवायिकारणं वेगः । रूपादिवारणाय द्वितीय।दिपतनेति । कालादिवारणाय असमवायीति । भावनां लक्षयति—अनुभवेति । आत्मादि-

#### मेधा

बुद्धि, सुख, दु:ख, इच्छा, द्वेष, प्रयत्न, धर्म और अधर्म—ये आठ आत्मा के विशेषगुण हैं।

उनमें बुद्धि, इच्छा और प्रयत्न—ये दो प्रकार के हैं, नित्य और अनित्य।

ईश्वर की बुद्धि, इच्छा और प्रयत्न नित्य हैं। जीव की बुद्धि, इच्छा और प्रयत्न अनित्य हैं।

संस्कार तीन प्रकार का है—वेग, भावना और स्थितस्थापक। वेग पृथिवी, जल, तेज, वायु और मन इन पाँचों में रहता है। जो अनुभव से उत्पन्न होती है, और स्मरण को जनमाती है उसका नाम भावना है। यह केवल आत्मा में रहती है।

# मान्नवृत्तिः । अन्यथाकृतस्य पुनस्तदवस्थापादकः स्थितिस्थापकः,

#### न्यायबोधिनी

अत्रानुभवजन्यत्वे सतीति विशेषणानुपादाने आत्ममनःसंयोगेऽतिव्याप्ति-रात्ममनःसंयोगस्य ज्ञानमात्रं प्रत्यसमवायिकारणत्वेन स्मृति प्रत्यपि कारण-आत्ममनःसंयोगस्यानुभवजन्यत्वाभावान्नातिव्याप्तिः। त्वादतस्तदुपादानम्, तावन्मात्रे कृतेऽनुभवध्वंसेऽतिव्याप्तिः, ध्वंसं प्रति प्रतियोगिनः कारणत्वेनानु-भवध्वंसस्याप्यनुभवजन्यत्वात्, अतः स्मृतिहेतुत्विमिति । ध्वंसस्य च स्मृति-हेतुत्वाभावान्नातिव्यातिः । ननु विशिष्टबुद्धि प्रति विशेषणज्ञानस्य कारणता सकलतान्त्रिकमतसिद्धा, यथा दण्डविशिष्टबुद्धि प्रति दण्डज्ञानं कारणम्। दण्ड-विशिष्टबुद्धिर्नाम दण्डप्रकारकबुद्धिः। तथा च दण्डप्रकारकबुद्धित्वाविछन्नं प्रति दण्डज्ञानत्वेन कारणत्वमित्यापतितम्, दण्डप्रकारकबुद्धिः दण्डी पुरुष इत्याकारकबुद्धिस्तत्र दण्डज्ञानं कारणम् । नहि दण्डमजानानः 'दण्डी पुरुषः' इति प्रत्येति, एवं च यत्रायं दण्ड इति प्रत्यक्षं जातं तदनन्तरं दण्डी पुरुष इत्याकारकप्रत्यक्षमृत्पन्नं तत्र दण्डी पुरुष इत्याकारकप्रत्यक्षेऽति- वातिः, तद्धि स्वाव्यवहितपूर्वक्षणोत्पन्नदण्डज्ञानात्मकानुभवजन्यं, जनिष्यमाणे दण्डी पुरुष इत्याकारकस्मरणे कारणं च, स्मृति प्रत्यनुभवस्य कारणत्वात्तथा वानुभवजन्यस्वे सति स्मृतिहेतुत्वरूपभावनालक्षणस्य यथोक्त दण्डी-पुरुष-इत्याकारकानुभवे विद्यमानत्वादितव्याप्तिरिति चेत्? अत्र बूमः अनुभव-

#### पदकृत्यम्

वारणाय प्रथमदलम् । अनुभवध्वंसवारणाय द्वितीयदलम् । स्थितिस्थापक-त्वमाह—अन्यथेति । पृथिवीमात्रसमवेतसंस्कारत्वव्याप्यजातिमत्त्वं स्थिति-स्थापकत्वम् । गन्धत्वमादाय गन्धेऽतिव्याप्तिवारणाय संस्कारत्वव्याप्येति । भावनात्वमादाय भावनायामतिव्याप्तिवारणाय पृथिवीसमवेतेति । स्थिति-स्थापकरूपान्यतरमादाय रूपवारणाय जातीति ।

#### मेधा

दूसरी अवस्था में गयी हुई (झुकी हुई वह व टेढ़ी हुई) वस्तु को पुनः पूर्वावस्था में लाने वाला जो संस्कार है—वह स्थितिस्थापक कहलाता है।

## कटादिपृथिबीवृत्तिः ॥ इति गुणाः ॥

#### न्यायबोधिनी

हि अनुभवत्वाविच्छन्नकारणतानिरूपितकार्यताश्रयत्वम् । कारणतायामनुभवत्वावच्छिन्नं निवेश्यते, तथा चानुभवत्वावच्छिन्नकारणता-निरूपितकार्यताश्रयत्वमिति फलितम्, अनो नोक्तातिव्याप्तिः, तथा हि—दण्ड-प्रकारकबुद्धित्वावच्छिन्नकार्यतानिरूपितदण्डज्ञाननिष्ठा या कारणता तस्या न दण्डानुभवत्वमवच्छेदकं दण्डानुभवादिव दण्डस्मरणादिप दण्डप्रकारकबुद्धे-रुत्पत्तोः, अतो दण्डप्रकारकबुद्धित्वाविष्ठन्नं प्रति अनुभवस्मरणसाधारण-दण्डज्ञानत्वेनैव दण्डज्ञानस्य कारणतायाः स्वीकरणीयत्वेन दण्डज्ञानत्वस्यैव तदवच्छेदकत्वात् । तथा चानुभवत्वाविच्छन्नकारणतानिरूपितकार्यत्वस्योक्त-प्रत्यक्षेऽभावान्नातिव्याप्तिः । भावनात्वाविष्ठन्नं प्रत्यनुभवस्यानुभवत्वेनैव कारणतया भावनात्वावच्छिन्नकार्यतानिरूपितानुभवनिष्ठकारणतायामनुभवत्व-मवच्छेदकम्, अतोऽनुभवत्वावच्छिन्नकारणतानिरूपितकार्यताश्रयस्यं भावनायां वर्तते इति नासम्भवः। नन्वेवं स्मृतिहेतुत्विवशेषणवैयर्थ्यम्, न हि तिद्वनाऽनुभवध्वं-सेऽतिव्याप्तिः प्रसज्यते, तथाहि—ध्वंसत्वाच्छिन्नं प्रति प्रतियोगिनः कारणत्वं प्रतियोगित्वेन रूपेण, तत्तद्ध्वंसत्वाविच्छन्नं प्रति च तत्तत्प्रतियोगिव्यक्ते-स्तत्तद्वयक्तित्वेनेत्येवं ध्वंसप्रतियोगिनोः कार्यंकारणभावः, तथा च ध्वंसनिष्ठ-कार्यतानिरूपिता याऽनुभवनिष्ठा कारणता तस्या प्रतियोगित्वमवच्छेदकं तत्तद्वयक्तित्व च, न त्वनुभवत्वमपीत्यनुभवध्वंसेऽनुभवत्वाविच्छन्नकारण-तानिरूपितकार्यताश्रयत्वरूपानुभवजन्यत्वविरहेणैवातिव्याप्तिवारणसम्भवात्कृतं स्मृतिहेतुत्वविशेषणेनेति चेत्? न, स्मृतावतिन्याप्तिवारणायैव तदुपादानात्।

#### पदकुत्यम्

इति गुणा इति । द्रव्यकर्भभिन्नत्वे सित सामान्यवान् गुणः । द्रव्य-कर्मणोरितव्याप्तिवारणाय विशेषणदलम् । सामान्यादावितव्याप्तिवारणाय विशेष्यदलम् । इति गुणाः ।।

मेधा

यह चटाई, धनुष आदि में रहता है।

## [४] अथ कर्माविलक्षणप्रकरणम्

कर्मण: कि लक्षणम् ?

चलनात्मकं कर्म । अध्वंदेशसंयोगहेतुरुत्क्षेपणम् । अधोदेशसंयोग-हेतुरपक्षेपगम् । शरीरस्य सिन्नकृष्टस्योगहेतुराकुश्चनम् । विप्रकृष्ट-संयोगहेतुः प्रसारणम् । अन्यत्सर्वं गमनम् ।

सामान्यस्य कि लक्षणम् ?

नित्यमेकमनेकानुगतं सामान्यम् । द्रव्यगुणकर्मवृत्ति । परं सत्ता,

#### न्यायबोधिनी

तथाहि स्मृति प्रत्यनुभव एव कारणं न तु स्मृतिरप्यतो घटस्मृतित्वाविच्छन्नं प्रति घटानुभवस्य घटानुभवत्वेनैन कारणत्वं न तु घटाज्ञानत्वेन, तथा च घटस्मृतिनिष्ठकार्यतानिरूपिता या घटानुभवनिष्ठा कारणता तस्यां घटानुभवत्वमवच्छेदकम्, तेनानुभवत्वाविच्छन्नकारणतानिरूपितकार्यताश्रयः त्वस्य स्मृतौ विद्यमानस्वादितव्याप्तिवारणाय स्मृतिहेतुत्वम्, न हि स्मृतिः स्मृतिहेतुः, अतो न तत्रातिव्याप्तिरित्यलं पल्लवतल्लजकल्पानल्पजल्पनेन ।

सामान्यं निरूपयति - नित्यमेकमिति । नित्यत्वे सत्यनेकसमवेतत्वं

#### पदकृत्यम्

चलनेति । संयोगभिन्नत्वे सति संयोगासमवायिकारणं कमं । हस्त-पुस्तकसंयोगवारणाय सत्यन्तम् । घटादिवारणाय विशेष्यदलम् । ऊर्ध्वेति । अपक्षेषणवारणाय अध्वेति । कालादिवारणाय असाधारणेत्यपि देयम् । अधो-देशेति । उत्क्षेपणादिवारणाय अधोदेशेति । कालादिवारणाय असाधारणेत्यपि देयम् । शरीरेति । प्रसारणादिवारणाय सन्निकृष्टेति । कालादिवारणाय असाधारणपदमप्यावश्यकम् ।

#### मेधा

चलने आदि क्रिया का नाम कर्म है। उघ्वंदेश में संयोग होने का कारण उत्क्षेपण है। अधोदेश में संयोग होने का कारण अपक्षेपण है। शरीर के समीप संयोग का हेतु आकु चन (समेटना) है। शरीर से दूर संयोग का हेतु प्रसारण (फैलाना) है। इनसे भिन्न कर्म को गमन कहते हैं।

#### अपरं द्रव्यत्वादि ।

## विशेषस्य कि लक्षणम् ? नित्यद्रव्यवृत्तयो व्यावर्तका विशेषाः ।

#### त्यायबोधिनी

सामान्यलक्षणम् । नित्यत्वविशेषणानुपादानेऽनेकसमवेतत्वस्य संयोगादौ सत्त्वात्तत्रातिव्याप्तिस्तद्वारणाय नित्यत्वविशेषणम् । अनकसमवेतत्वानुपादाने नित्यत्वमात्रोपादाने आकाशादावितव्याप्तिस्तद्वारणायानेकसमवेतत्वम् । अनेक-समवेतत्वानुपादाने नित्यत्वविशिष्टसमवेत्वमात्रोक्तावाकाश्चगतैकत्वपिरमाणादौ जलपरमाणुगतरूदादौ चातिव्याप्तिः, जलपरमाणुगतरूपादेराकाशगतैकत्वपिरमाणादौ नाणादेनित्यत्वात्समवेतत्वाच्च, अतः अनेकेति समवेतविशेषणम् ।

नित्यद्रव्यवृत्तय इति । नित्यद्रव्येषु परमाण्वादिषु वर्तमानाः, अत एव व्यावर्तकाः — इतरभेदानुमितिहेतवः, नित्यद्रव्यवृत्तित्वरूपपक्षधर्मताप्रयोज्येतर-भेदानुमापकताशालिन इत्यर्थः । नित्यद्रव्यनिष्ठिविशेष्यतानिरूपितैकमात्रवृत्ति-भेदानुमितजिनकतावच्छेदकप्रकारताश्रयत्वं विशेषाणां लक्षणमिति भावः । पार्थिवपरमाणौ जलादिभेदानुमापकगन्धेऽतिव्याप्तिवारणाय एकमात्रवृत्तित्वं

#### पदकृत्यम्

नित्यमिति । संयोगादिबारणाय नित्यमिति । कालादिपरिमाणवारणाय अनेकेति । अनेकानुगतत्वं च समवायेन बोध्यम्, तेन नात्यन्ताभावेऽति-व्याप्तिः ।

नित्यद्रव्यवृत्तय इति । घटत्वादिवारणाय नित्यद्रध्यवृत्तय इति । आत्म-त्वमनस्त्ववारणाय आत्मत्वमनस्त्वभिन्ना इत्यपि बोध्यम् ।

#### मेधा

जो नित्य हो और एक हो परन्तु अनेक पदार्थों में समवेत हो वह 'सामान्य' कहलाता है। यह सामान्य (जाति) द्रव्य, गुण, कमं में हीं रहता है। सबसे अधिक देश में रहने वाली जाति है पर सामान्य, अर्थात् 'सत्ता'। और द्रव्यत्व बादि जाति सत्ता से न्यून देश में रहती हैं। अतः ये अपर-सामान्य हैं।

नित्य द्रव्यों में रहते हुए जो दूसरों को व्यावृत्त करे यह विशेष है।

समवायस्य कि लक्षणम् ?

नित्यसम्बन्धः समवायः। अयुतसिद्धवृत्तिः। ययोर्द्वयोमध्ये एक-मविनश्यदवस्थमपराश्रितमेवावतिष्ठते तावयुत्तसिद्धौ । यथा अवयवा-वयविनौ गुणगुणिनौ क्रियाक्रियावन्तौ जातिव्यक्ती विशेषितत्यद्रव्ये चेति ।

प्रागभावस्य कि लक्षणम् ?

अनादिः सान्तः प्रागमावः, उत्पत्तेः पूर्वं कार्यस्य ।

#### न्य।यबोधिनी

भेदविशेषणम् । घटादौ तदितरभेदानुमापके तद्रूपादावतिव्याप्तिवारणाय निरूपितान्तं प्रकारताविशेषणम् । एतेन 'व्यावर्त्तका' इत्यस्य नित्यद्रव्यविशेष्य-केतरभेदानुमितिप्रयोजका इत्यर्थंकतया लक्षणपरत्वेन साफल्येऽपि नित्य-द्रव्यवृत्तय इति विफलमेव, स्वरूपाख्यानस्यापि कृतत्वादिति प्रत्युक्तम् ।

समवायं निरूपयति-नित्येति । सम्बन्धत्वं विशिष्टप्रतीतिनियामकत्वम् । तावन्मात्रोक्तौ संयोगेऽतिव्याप्तिरतो नित्य इति विशेषणम् । ययोर्द्वयोर्मध्य इति । यन्निष्ठकालनिरूपिताघेयतासामान्यं यदविष्ठन्नं तदुभयान्यतरत्वमयुत-सिद्धत्वमित्यर्थः ।

#### पदकृत्यम्

नित्येति । आकाशादिवारणाय सम्बन्ध इति । संयोगवारणाय नित्येति । स्वरूपसम्बन्धवारणाय तद्भिन्न इत्यपि बोध्यम्।

नित्यसम्बन्ध का नाम समवाय है। समवाय सम्बन्ध अयुत्तसिद्ध पदार्थी में रहता है।

जिन दो में एक पदार्थ - जब तक वह नष्ट नहीं होता तब तक दूसरे के विना न रह सके — वे दोनों अयुतसिद्ध हैं। जैसे — अवयव और अवयवी, गुण और द्रव्य, क्रिया और द्रव्य, जाति और व्यक्ति, नित्य-द्रव्य और विशेष।

न्यायबोधिनी-पदकृत्य-मेघा-व्यस्यात्र्योपेतः ा प्राप्ति विदि प्रध्वंसस्य कि लक्षणम् १००० ८०. 26.

सादिरनन्तः प्रध्वंसः, उत्पत्त्यनन्तरं कार्यस्य ।

अत्यग्ताभावस्य कि लक्षणम् ? 522 510.

वेकालिक संसर्गाविच्छन्नप्रतियोगिताकोऽत्यन्ता नावः । यथा भूतले घटो नास्तीति।

#### न्यायबोधिनी

अत्यन्ताभावं निरूपयति — त्रैकालिकेति । ( प्रागभावाप्रतियोगित्वे सति ध्वंसाप्रतियोगित्वे सत्यन्योन्याभावभिन्नत्वे सति अभावत्वमत्यन्ताभावस्य

प्रागभावं लक्षयति-अनादिरिति । घटादिवारणाय प्रथमदलम् । पुनः प्रागभावः कस्मिन्कालेऽस्तीत्यत परमाणुवारणाय द्वितीयदलम् । बाह—उत्पत्तेरिति । कार्यस्योत्पत्तेः प्राक् स्वप्रतियोगिसमवायिकारणे वर्तते इत्यर्थः ।

व्वंसं लक्षयति-सादिरिति । घटादिवारणाय अनन्त इति । आत्मा-दिवारणाय सादिरिति । उत्पत्तीति । कार्यस्योत्पत्त्यनन्तरं स्वप्रतियोगि-समवायिकारणवृत्तिरित्यर्थः। स च 'ध्वस्त' इति प्रत्ययविषयः।

अत्यन्ताभावं लक्षयित-त्रैकालिकेति । त्रैकालिकत्वे सति संसर्गा-

जिसका आदि न हो पर अन्त हो ऐसा अभाव प्रागमाव कहलाता है। जैसे घट आदि कार्यों की उत्पत्ति के पूर्व जो उनका अभाव है वह प्रागभाव है।

जिस अभाव का आदि तो ही परन्तु अन्त न हो उसका नाम प्रध्वंसाभाव है। जैसे घट आदि कार्यों का उत्पत्ति के बाद का जो अभाव है वह प्रध्वंसाभाव है।

जिस अभाव की प्रतियोगिता संसर्ग से अविच्छन्न हो और भूत, भविष्यत् तथा वर्तमान इन तीनों कालों में रहता हो वह अत्यन्ताभाव है। जैसे 'भूतले घटो नास्ति' (भूमि पर घड़ा नहीं है ) वह अभाव अत्यन्ता-भाव है।

## अन्योन्याभावस्य कि लक्षणम् ?

तादात्म्यसम्बन्धाविष्ठन्नप्रतियोगिताकोऽन्योन्याभावः । यथा घटः वटो नेति ।

तर्कसंग्रहः

पदार्थानुपसंहरति

सर्वेषां पदार्थानां यथयथमुक्तेष्वन्तर्भावात्सप्तेव पदार्था इति सिद्धम् ॥

#### त्यायबोधिनी

लक्षणम् । ध्वंसप्रागभावान्योन्याभावाकाशादीनां वारणाय यथाक्रमं विशेषणो-पादानम् । वस्तुतस्तु संसर्गाभावत्वं तादात्म्यभिन्नसम्बन्धाविच्छन्नप्रति-योगिताकाभावत्वम्, ध्वंसप्रागभावयोश्च न संसर्गाविच्छिन्नप्रतियोगिताक-त्विमिति तेनैव तद्वारणे त्रैकालिकेति स्वरूपाख्यानमेवेति बोध्यम् )।

अन्योन्याभावं निरूपयति-तादात्म्येति । अभावत्रयवारणाय विशेषणम् । घटाभाववान्नेति प्रतीतितिविषयघटादिवारणाय विशेष्यम् ।

ननु सादृश्यादीनामतिरिक्तपदार्थानामनिरूपणेन न्यूनतेत्यत आह-सवषा-मिति । 'प्रमाणप्रमेयसंशयप्रयोजनदृष्टान्तसिद्धान्तावयवतर्कनिर्णयवादजल्प-वितण्डाहेत्वाभासच्छलजातिनिग्रहस्यानानां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसाधिगमं इति न्यायस्यादिमसूत्र उक्तानां प्रमाणप्रमेयादीनामित्यर्थः। तिद्भन्नत्वविशिष्ट-

पदकृत्यम्

विच्छन्तप्रतियोगिताकोऽत्यन्ताभावः। ध्वंसप्रागभाववारणाय त्रैकालिकेति । भेदवारणाय संसर्गेत्यादि ।

अन्योन्याभावं लक्षयति—तादात्म्येति । प्रागभावप्रध्वंसाभाववारणाय तादात्म्येति । अत्यन्ताभाववारणाय तादात्म्यत्वेन सम्बन्धो विशेषणीयः ॥

#### मेघा

जिसकी प्रतियोगिता तादात्म्य सम्बन्ध से अविच्छन्न हो वह अन्योन्या-भाव कहलाता है। जैसे -- घट पट नहीं है -- यह अन्योन्याभाव है। दर्शनशास्त्रों में कहे हुए सभी - पदार्थी का अन्तर्भाव पूर्वोक्त सात पदार्थों में ही हो जाता है, अत: सात ही पदार्थ हैं -- यह सिद्ध है।।

# काणादन्यायमतयोर्बालव्युत्पत्तिसिद्धये।

#### त्यायबोधिनी

तद्गतभूयोधर्मेरूपसाद्श्यस्यापि घटपटादिरूपत्वेन नातिरिक्तत्वम् । एवमन्येषा-मप्यूह्यम् ।

काणादेति । कणादस्येदं काणादम् । काणादन्यायमते इति द्वन्द्वगर्भकर्म-धारयः। कणादप्रोक्तगौतमप्रोक्तमतयोरिति यावत्। कणादन्यायाभिन्नमत-द्वयविषयबालसमबेताभिन्नव्युत्पत्तिसिद्धिप्रयोजकान्नंभट्टविद्वन्निष्ठभूतकालीनकृति-

#### पदकृत्यम्

पदार्थज्ञानस्य परमप्रयोजनं मोक्ष इत्यामनन्ति । स च आत्यन्तिकैक-विशतिदु:खब्वंसः । आत्यन्तिकत्वं च स्वसमानाधिकरणदुःखप्रागभावासमान-कालीनत्वम् । दुःखर्घ्वंसस्येदानीमपि सत्त्वेनास्मदादीनामपि मुक्तत्वापत्ति-वारणाय कालीनान्तम् । मुक्त्यात्मकदुःखघ्वंसस्यान्यदीयदुःखप्रागभावसमान-कालीनत्वाद्वामदेवादीनां मुक्तात्मनाप्यमुक्तत्वप्रसंगात्स्वसमानाधिकरणेति प्राग-भावविशेषणम् । दु:खानि चैकविंशति:—शरीरं षडिन्द्रियाणि षड्विषयाः षड्बुद्धयः सुखं दुःखं चेति । दुःखानुषिङ्गित्वाच्छरीरादौ गौणदुःखत्वम् । तथा च 'आत्मा वाऽरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिष्ट्यासितव्यः' इति श्रुते-रात्मज्ञानसाधननिदिघ्यासनमननसाधनत्वं पदार्थज्ञाने संजाघटीति । एवं च तत्त्वज्ञाने सति शरीरपुत्रादावात्मत्वस्वीयत्वाभिमानरूपमिथ्याज्ञानस्य नाशः, तेन प्रवृत्त्पत्तः, ततस्तत्कालीनशरीरेण काव्यव्यूहेन वा भोगतत्त्वज्ञानाभ्यां प्रारब्धकर्मणां नाशः, ततो जन्माभावः।

> नित्यनैमित्तिकरेव कूर्वाणो दुरितक्षयम्। ज्ञानं च विमलीकुर्वन्नभ्यासेन च पाचयेत् ॥ बाध्यासात्पक्वविज्ञानः कैवल्यं लभते नरः॥

#### मेधा

काणाद (वैश्लेषिक) और गौतम (न्याय) के मत में बालकों के सुस से

तर्कसंग्रहः

# अन्नमट्टेन विदुषा रचितस्तर्कसंग्रहः ।। इति श्र महोपाध्यायान्नमट्टविरचितस्तर्कसंग्रहः समाप्तः ॥

#### न्यायबोधिनी

विषयाभिन्नस्तर्कंसंग्रहास्यग्रन्थ इत्यन्वयबोधः ॥

कृष्णावलम्बिनो गाः पुरुषो गोवर्धनस्तमभ्यर्वेन् । विपुलाभीरसभाजनजनितबुद्धेन्द्रस्तवाभिरचनाभिः ॥ इति श्रीगोवर्धेनविरचिता न्यायबोधिनी समाप्ता ॥

#### पदकृत्यम्

इत्यादिवचनात् 'तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति' इति श्रुतेश्च, सगुणोपासना-काशीमरणादेरिप तत्त्वज्ञानद्वारा मुक्तिहेतुत्वम् । अत एव परमेश्वरः काश्यां तारकश्रुपदिशतीति सारम् ॥ इति श्रीमत्तत्रभवदगुश्दत्तसिहशिष्यश्रीचन्द्रजसिहविरचितं पदकृत्यं समाप्तम् ॥

#### मेघा

प्रविष्ट होने के लिये मैं अन्तमट्ट नामक पण्डित ने यह तर्कसंग्रह बनाया है।।



D.25

15/2/2013

A.R

गया है। लोकायतमत में चार्वाक के अतिरिक्त अन्य दार्शनिक भी हुए हैं, जिनका उल्लेख बौद्धमन्थों में प्राप्त होता है; जैसे अजित केश, कम्बल, पूर्ण काश्यप, मक्खिल-गोशाल, प्रकृद्ध कात्यायन आदि। इनके सिद्धान्तों का वर्णन आगे किया जायगा।

लोकायतमत पूर्णतया भौतिकवादी है। आध्यात्मिक व धार्मिक मान्यताओं का यह खण्डन करता है तथा सांसारिक सुख व भोगों में प्रवृत्त करता है। किसी भी देश में इस मत की प्रबलता तभी होती है जबिक लोग आध्यात्मिक ज्ञान-विज्ञान से शून्य हों अथवा आध्यात्मिक दम्भ व धर्मांडम्बर के प्रभाव में आकर लोग आलसी, अकर्मंठ, उदासीन व दिरद्र बन गए हों। जब समाज में अध्यात्म व धर्म पर श्रद्धा अधिक हो जाती है तब धूर्त एवं दुष्ट प्रकृति के लोग धर्म के नाम पर सामाजिक श्रद्धा व आस्था का दुष्पयोग करते हुए धार्मिक ढोंग व अन्धविश्वास से अपना आधिक लाभ करके आलसी, अकर्मंठ व दिरद्र बन जाते हैं तथा अध्यात्म व धर्म को कलंकित करते हैं। मनमानी कपोलकित्पत ग्रन्थों व सम्प्रदायों की रचना करके समाज को अज्ञान, अन्धविश्वास, दम्भ व पाखण्ड के गर्त में गिरा देते हैं।

भारतवर्षं अध्यात्मप्रधान देश है। यहाँ अतीत में कभी अध्यात्मवाद व धमं का प्रभाव इतना अधिक बढ़ गया कि दुष्ट, दम्भी व पाखण्डी तथा लोभी प्रकृति के लोगों ने अध्यातम व धर्म के स्वरूप को विकृत करके धर्माडम्बर व दिखावटी बैराग्य द्वारा राष्ट्र को आलसी व अकर्मठ बना दिया। लोग वैराग्य का ढोंग रच करके कर्तव्य कर्मों का परित्याग करने लगे, धर्म का ढोंग-धतूरा रच करके उसके नाम पर आजीविका चलाने लगे। धर्म की आड़ में भोगवाद चल पड़ा। श्रम करके नहीं. अपित् धर्म के नाम पर घोखा देकर आजीविका व भोगवाद चल पड़ा, वह फलने-फुलने लगा, देश का आर्थिक पतन होने लगा और दरिद्रता एवं अकर्मठता ने अडडा बना लिया। ऐसी परिस्थिति में लोकायतमत के पैर जमने लगे। लोकायत-मत ने बजाय इसके कि अध्यात्म व धर्म के नाम पर आई बुराइयों - दम्भ, पाषण्ड व अन्धविश्वास का खण्डन करके समाज को सच्चे अध्यात्म व धर्म का मार्ग दिखलाते, अपनी बौद्धिक अशक्तता व दिवालिएपन से अध्यात्म व धर्म का खण्डन कर डाला, भौतिकवाद व भोगवाद की स्थापना व प्रचार किया। संसार से उदासीन होकर वैराग्य वृत्ति में अपने कर्तव्य कमों का परिस्याग करनेवाले तथा धर्म के नाम पर विना श्रम के कमाने-खाने वालों की कड़ी आलोचना लोकायतमत वालों ने किया और देश की प्रवृत्ति को भौतिकवाद की ओर मोड़ दिया।

लोकायत मत में जहां भौतिकवादी प्रवृत्ति को प्रेरित करके उदासीनता, वैराग्य, अकर्मठता, आलस्य व धार्मिक ढोंग को समाप्त करने की क्षमता है, वहीं चारित्रिक व नैतिक पतन लाने की क्षमता भी है। अध्यात्म विज्ञान व धर्म में जो

विकृतियां आती हैं उनका कारण धर्म की आड़ में भौतिकवाद व भोगवाद ही है। उसी का विकसित रूप है— लोकायत दर्शन; जो मनुष्य के आध्यात्मिक व धार्मिक ज्ञान-विज्ञान व प्रवृत्तियों को कुण्ठित करके उन्हें भौतिकवाद व भोगवाद के गतें में गिरा देता है। लोकायतमत तामसी विचारों व मनोवृत्तियों की देन है, जहां कुण्ठित दार्शिक बुद्धि एवं सांसारिक वैभव व भोगों की लोलुपता मनुष्य व समाज का नैतिक व चारित्रिक पतन करते हुए मानव-जीवन में पशुता, अज्ञान, खार्थ, संघर्ष, भोग व विनाश का उपहार प्रदान करता है।।७९।।

### [चार्वाकमतम्]

लोकायता वदन्त्येवं नास्ति देवो न निवृतिः । धर्माधमौ न विद्येते न फलं पुण्यपापयोः ॥ ८०॥ तदेवाह—लोकायता इत्यादिना ।

लोकायता नास्तिकाः, एवममुना प्रकारेण वदन्ति । कथमित्याह— वंज्ञादिर्नास्ति, निवृंतिर्मोक्षो नास्ति, अन्यच्च न विद्येते, कौ ? धर्माधर्मौ, वर्मश्चाधर्मश्चेति द्वन्द्वः, पुण्यपापे न स्त इत्यर्थः । पुण्यपापयोर्धर्माधर्मयोः इलं स्वर्गनरकादिरूपं नेति नास्ति, तदपि पुण्यपापयोरभावे कौतस्त्यं इस्लिमत्यादि ।

तच्छास्त्रोक्तमेव सोल्लुण्ठं दर्शयन्नाह – तथा च तन्मतं—तथा वेत्युपदर्शने, तन्मतं प्रस्तावान्नास्तिकमतम् ॥४०॥

अन्वयः — लोकायता एवं वदन्ति देवः नास्ति निवृत्तिः न । धर्माधर्मौ न विद्येते पुण्यपापयोः फलं न ।।८०।।

सुधा — लोकायता — लोकमेव ज्ञानायतनं येषां ते चार्वाकादयः । एवम् = १त्यं, वदन्ति = कथयन्ति । देवः = ईश्वरः, नास्ति = न विद्यते । निवृत्तिः = मोक्षः, निःश्रेयसम्, न = नास्ति । धर्माधर्मो = धर्मश्च अधर्मश्च, न = नैव, विद्येते = स्तः, पुण्यगापयोः = सत्कर्मदुष्कर्मयोः, फलम् = विपाकः, न = नैव भवतीति ।।८०।।

पदार्थं लोकायता = लोकायतमत वाले चार्वाकादि। एवम् = इस प्रकार।
गदिन्त = कहते हैं कि। देवः = ईश्वर अथवा परमात्मा। नास्ति = नहीं है। निवृत्तिः =
गोक्ष। न = नहीं होता। धर्माधर्मों = धर्मं और अधर्म। न विद्येते = नहीं होते। पुण्यगापयोः = पुण्य और पाप का। फलम् न = फल भी नहीं होता। संसार का रचयिता,
गालक व नाशक कोई ईश्वर नहीं है। मोक्ष, निवृत्ति, निर्वाण झूठा है। धर्म-अधर्मे
गहीं है। पाप और पुण्य का कोई फल नहीं होता।।८०।।

ष० द०-१४

[ 399

भाषाप्रकाश — लोकायत मत के चार्वाकादि यह मानते हैं कि ईश्वर अथवा परमात्मा नहीं है और मोक्ष भी नहीं होता। न कोई धर्म है, न कोई अधर्म। दिने हि स्वर्णराशिमेंऽस्तीत्यनुष्ट्याय हेलयैव दौ:स्थ्यं दलयेद्; दासोऽपि पुण्य और पाप का कोई फल भी नहीं होता। लोकायत मत नास्तिक मत है। वह वितिस स्वामितामवलम्ब्य किङ्करतां निराकुर्यादिति, न कोऽपि स्वानिभ-**ईश्**वर की सत्ता नहीं स्वीकार करता; न तो किसी को जगत् का कर्ता ही मानता मालिन्यमञ्जुवीत। है। इस मत में न कोई कर्म धर्म है, न ही कोई कर्म अधर्म है। न कोई कर्म पाप है, न ही कोई कम पुण्य है। पाप-पुण्य का कोई फल भी नहीं भोगना पड़ता। द्वियवस्थाविलोपप्रसङ्ग इति सुस्थितमिन्द्रियगोचर एव प्रमाणम्। ईश्वर की सत्ता को न मानना, मोक्ष को न मानना, धर्म-अधर्म को न मानना एवं पापपुष्य का फल न मानना ही लोकामत मत का सिद्धान्त है ।।८०॥

## एतावानेव लोकोऽयं यावानिन्द्रयगोचरः। भद्रे ! वुकपदं पश्य यहदन्ति बहुश्रुताः ॥ ६१॥ स्क्यिमित्याह─एतावनेवेत्यादिना ।

अयं लोकः संसार एतावानेव एतावन्मात्र एव यावान् यावन्मात्र-मिन्द्रियगोचरः, इन्द्रियं स्पर्शनरसन्ध्राणचक्षुःश्रोत्रभेदात्पञ्चिविधं तस्य विदत्तपरमार्थाया मुग्धाया विदग्धो वल्लभो वृकचरणनिरीक्षणाग्रहं गोचरो विषयः, पञ्चेन्द्रियव्यक्तीकृतमेव वस्त्वस्ति नापरं किञ्चन, अत्र लोकग्रहणाल्लोकस्थपदार्थसार्थस्य संग्रहः।

अप्रत्यक्षमप्यस्तीति चेच्छशश्रुङ्गवन्ध्यास्तनन्धयादीनामपि भावोऽस्तु ।

उपलभ्यन्ते ।

रसनेन्द्रियेण कटुकवायाम्लमधुरास्वादलेह्यचूष्यपेयादयो वेदान्ते । ब्राणेन्द्रियेण मृगमदमलयजघनसारागुरुप्रभृतिसुरिभवस्तुपरिमलोद्गा- वदन्ति वृकपदं पश्य ॥८१॥ रपरम्पराः परिचीयन्ते ।

चक्षुरिन्द्रियेण भूभूधरपुरप्राकारघटपटस्तम्भाम्भोरुहादिमनुष्यपशु-इवापदादिस्थावरजङ्गमपदार्थंसार्था अनुभूयन्ते ।

श्रोत्रेन्द्रियेण प्रथिष्ठगाथकपथिकप्रथ्यमानतालमानमूर्च्छनाप्रेङ्घोल-नाखेलन्मधूरध्वनय आकर्ण्यन्ते।

प्रमाणानामनुभवाभावादेव निरस्तत्वाद् गगनकुसुमवत् ।

मोक्षादिसुखिपासाऽनुबन्धचेतोवृत्तयो दुश्चरतरतपश्चरणादिकष्टिपिष्टिकया हित तथाऽभ्युपगम्यते साम्यं व्यावहारिकं पूर्वजन्मपुण्यापुण्यसत्ताभावात् न स्यात् स्वजनम क्षपयन्ति तन्महासाहसं तेषामिति ।

कि च - प्रत्यक्षमप्यस्तितयाऽभ्युपगम्यते चेज्जगदनपह्न\_तमेव स्याद्,

एवं न किचत्सेव्यसेवकभावो दरिद्रधनिभावो वा स्यात्, तथा च

ये चानुमानागमादिप्रामाण्यमनुमन्वानाः पुण्यपापव्यापारप्राप्यस्वर्गं-कादिसुखासुखं व्यवस्थापयन्तो वाचाटा न विरमन्ति तान् प्रति रान्तमाह —

भद्रे वृक्तपदं पश्येति । यथा हि कश्चित्पुरुषो वृक्तपददर्शनसमुद्भूत-हलां दियतां मन्थरतरप्रसमरसमीरणसमीकृतपांशुप्रकारस्वाङ्गुलिन्यासेन पदाकारतां विधाय प्राह — हे भद्रे! वृकपदं पश्य, कोऽर्थः ? यथा तस्या ङगुलिन्यासमात्रेण प्रलोभ्य पूरितवान्, एवममी अपि धर्मच्छद्मधुत्ताः वञ्चनप्रवणा यत् किञ्चिदनुमानागमादिदाढ्यं मादश्यं व्यथं मुख्यनान् तथा परे पुण्यपापसाध्यं स्वर्गनरकाद्याहुः, तदप्रमाणं प्रत्यक्षाभावादेव, गिदिप्राप्तिलक्ष्यभोगाभोगप्रलोभनया भक्ष्याभक्ष्यगम्यागम्यहेयोपादेयादि-हुटे पातयन्ति, मुग्धधार्मिकान्ध्यं चोत्पादयन्ति, एवमेवार्थं प्रमाणकोटि-तथा हि - स्पर्शनेन्द्रियेण तावनमृदुकठोरशीतोष्णस्निग्धरूक्षादिभावा हिरोपयन्त्इच यद् बहुश्रुताः परमार्थवेदिनो वदन्ति, वक्ष्यमाणपद्येने-र्षः । ८९॥

अन्वय: - अयं लोक: यावान् इन्द्रियगोचर: एतावान् एव । भद्रे ! बहुश्रुता:

स्धा-अयं लोक:=संसार:, यावान्=यावन्मात्रम्, इन्द्रिण्गोचर:=घ्राणरसन-स्त्वक्श्रोत्राणीन्द्रियाणि भूतेभ्य: गोचर:=प्रत्यक्षविषय:, पञ्चेन्द्रियमनसा गनुभूतः, एतावान् एव=एतावन्मात्रमेव, पञ्चेन्द्रियव्यक्तीकृतमेव वस्त्वस्ति नापरं वन पुण्यपापसाध्यं स्वर्गनरकादिकमप्रमाणं, प्रत्यक्षाभावात् शशकर्श्यंगवत् वन्ध्या-बद्घा । रसनेन्द्रियेण षड्विघ: रस:, घ्राणेन्द्रियेण गन्ध:, चक्षुरिन्द्रियेण रूपम्, इति पञ्चप्रकारप्रत्यक्षद् ष्टमेव वस्तुतत्त्वं प्रमाणपदवीमवगाहते, शेष-कित्रियेण शब्द:, त्विगिन्द्रियेण स्पर्शः क्रमशः वेद्यन्ते । परिचीयते, अनुभूयते, कर्णते वेद्यते च पञ्चप्रकारप्रत्यक्षदुष्टमेव वस्तुतत्वं प्रमाणपदवीमवगाहते ये चास्पृष्टमनास्वादितमनाञ्चातसद्ष्टमश्रुतमप्याद्रियमाणाः स्वर्गे प्रमाणानामनूभवाभावादेव निरस्तत्वात्, गगनकुसुमवत् । इत्थञ्च प्रत्यक्ष-र्ण दरिद्रः कोऽपि घनिक:। दरिद्रो हि स्वर्णराशिर्मेऽस्तीत्यनुष्टयाय हेलयैव

दौ:स्थ्यं दलयेत दासोऽपि स्वचेतिस स्वामितामवलम्ब्य किंकरतां निराकुर्यात्; न काश्चित्सेव्यसेवकभावो दरिद्रधनिभावो वा स्यात्।

अस्**रवी**श्वरः परलोकः निवृत्तिः धर्मः अधर्मः पापपुण्ययोः फलादिकं सर्वमेव व्यर्थमे <sup>कैसा</sup> होता है ? तो उसने अपने हाथ की अंगुलियों को मोड़ करके बतलाया कि कल्पनामात्रं धूर्तप्रवञ्चनामात्रञ्च; यथा हि भद्रे ! वृकपदं पक्ष्य, किहचल्पूर्त, यही भेड़िए का पैर है । जिस प्रकार भेडिए का पैर भयानक व खतरनाक वृकपददर्शनसमुद्भूतकुतूहलां दियतां मन्थरतरप्रसृमरसमीरणसमीकृतपांशूप्रकारस्वा है उसी प्रकार इन आस्तिक बहुश्रुत विद्वानों के वचन भी हैं; जो आत्मा, लिन्यासेन वृकपदाकारतां विधाय प्राह—हे भद्रे ! वृकपदं पश्य । तस्याः मुखाकर, धर्म-अधर्म, पाप-पुण्य का प्रलोभन व भय दिखला करके भोले-भाले लोगों में वल्लभ: वृकचरणिनरीक्षणाग्रहं करांगुलिन्यासेन प्रलोभ्य पुरितवान; एवमाश्रद्धा पैदा करके अपना स्वार्थ सिद्ध करते हैं, आर्थिक शोषण करते हैं। वे दूसरों द्यमंछलछद्मध्तिचार्याः किञ्चिदनुमानागमप्रमाणमवलम्ब्य व्यर्थं मृग्धजन्तियाग का उपदेश देते हैं और स्वयं भोग में पड करके मौज उडाते हैं।।८९।। स्वर्गीदिप्रलोभनया भक्ष्याभक्ष्यगम्यागम्यहेयोपादेयादिसंकटे पातयन्ति, मुग्धधा पिब खाद च जातशोभने ! यदतीतं वरगात्रि ! तन्न ते । कान्ध्यं चोत्पाद्य स्वाजीविकां समुपार्जयन्ति । यथाहि वृकपदं हिंसाभयकारकं ता बहश्रतानां वचनमपि ॥८१॥

पदार्थ-अयम् व्यह लोक संसार । यावान् च्जो कूछ । इन्द्रियगोचर:=रस नासिका, नेत्र, कान व त्वचा-इन पाँच इन्द्रियों से अनुभव में आता है बहुश्रुतों के वचन । वृक्तपदं=भेडिए का पैर । पश्य≖जानना । भेडिए का पैर जित्तम्यूपदेशः, स्वयौवनं सफलीकूर्वित्यर्थः । खंख्वार व खतरनाक होता है उसी की तरह इन बहुश्रुतों के वचन हैं। वह ईक्व अथ सुल्लभमेव पुण्यानुभावाद्भवान्तरेऽपि शोभनत्विमिति परोक्तमा-परलोक, धर्म-अधर्म, पाप-पुण्य की बातें करके अनेक प्रकार का प्रलोभन सेक्चाह—वरगात्रि ! यदतीतम्, अतिकान्तं यौवनादि तत्ते तव भूयो न; अनेक प्रकार का शोषण करते हैं। लोगों में अन्धविश्वास पैदा करके स्वार्थ सिन्तु जराजीर्णत्वमेव भविष्यतीत्यर्थः। जातशोभने-वरगात्रीतिसम्बोधनयोः करते हैं ॥८९॥

भाषाप्रकाश - लोकायत मत में यह संसार, जिसे हम पाँचों ज्ञानेन्द्रियों अनुभव करते हैं, यही सब कुछ है, इससे परे कुछ नहीं है। रसना, घाण, चक्षु, न और त्वचा - यह पाँच इन्द्रियाँ हैं। रसना से सभी रसों का, नासिका से सब प्रका के गन्ध का, चक्षु से रूप का, कान से शब्द एवं त्वचा से स्पर्श का अनुभव होते है। यही संसार है; इससे परे अनुभव में आनेवाला कोई तत्त्व नहीं है। न ईश्वर में भवति सुकृतसन्वये भवान्तरेऽपि यौवनादिकमिति पराश्च ह्यां दूषय-न आत्मा है, न पाप-पुण्य है, न स्वर्ग-नरक है, न धर्म है और न ही अधर्म है। साह —न हि भीर गतं निवर्तते। हे भीर ! परोक्तमात्रेण नरकादिप्राप्यदुःख-प्राणियों को सांसारिक सुख भोगने का समान अधिकार है। न कोई अमीर होताकुले ! गतम्, इह भवातिक्रान्तं सुखयौवनादि न निवर्त्तते परलोके चाहिए, न कोई गरीब। न कोई दास, न कोई स्वामी; सब मनुष्य बराबर हैं, सब्दीकते परलोकसुखाकांक्षया तपश्चरणादि-कष्टक्रियाभिरिहत्यसुखोपेक्षा सांसारिक सुख मिलना चाहिए। उपरोक्त विचारधारा के आधार पर दरिद्वारित्यर्थः। स्वर्णराशि का हिस्सेदार बन सकता है और नौकर भी स्वामी बन कर अपना दूर कर सकता है।

परमार्थ व मोक्षवादी विद्वान् जो ईश्वर, मोक्ष, धर्म, और पृण्य स्वर्ग का बहुअता:=परमार्थवेदिन: आस्तिका: विद्वान्स:, यत् वदन्ति=यत् कथयिका देते हैं वह घोखामात्र है। जैसे किसी व्यक्ति की पत्नी ने पूछा कि भेडिए का

> हि भीरु ! गतं निवर्त्तते समुदयमात्रमिदं कलेवरम् ।। ८२।। किङ्कर्तंव्यमित्याह—विबेत्यादिना।

हे जातशोभने ! भावप्रधानत्वान्निर्देशानां, जातं शोभनत्वं वदननय-एतावान् =बस वही सब कुछ है, उतना ही संसार है। बहुश्रुताः =परमार्थ व ईस्ट्रिमत्त्वं यस्याः सेति तत्सम्बोधनम्, पिब पेयापेयव्यवस्थावैसंष्ठुल्येन को मानने वाले विद्वान् । यद् वदन्ति=जो कुछ कहते हैं वह उसी प्रकार है जिरादेः पानं कुरु । न केवलं पिब, खाद च, भक्ष्याभक्ष्यनिरपेक्षतया मांसा-भेडिए का पैर । भद्रे अपनी प्रियांगना से कहता है कि बहुश्रुताः यद वदन्ति भक्षय, यद्वा पिबेत्यधरादिपानं कुरु, खादेति भोगानूपभङ्क्ष्वेति

नार्थयोरप्यादरानुरागातिरेकान्न पौनरुक्तच दोषः । तद्दक्तम्—

अनुवादादरवीष्साभृशार्थविनियोगहेत्वसुयासु । ईषत्सम्भ्रमविस्मयगणनास्मरणेष्वपुनरुक्तम् ॥

नन् स्वेच्छयाऽविच्छिन्नं खादने पाने दुस्तरा परलोककष्टपरम्परा,

अथ जन्यजनकसम्बन्धसद्भावादमुना कायेन परलोकेऽपि सहेतुकं दुःखादिकं वेदितव्यमवश्यमेवेति चेद् ? आह् —समुदयमात्रमिदं कलेवरम्, कलेवरं शरीरं समुदयमात्रं समुदयो मेलः वक्ष्यमाणचतुर्भृतानां संयोग-

स्तन्मात्रं मात्रशब्दोऽवधारणे भूतचतुष्टयसम्बन्ध एव कायो, न च पूर्वभव दिशुभाशुभकमं विपाकवेद्यसुखदुः खादिसव्यपेक्ष इत्यर्थः, संयोगाश्च तरुशि रावलीलीनशकुनिगणवत् क्षणतो विनश्वरास्तस्मात् परलोकानपेक्षया यथेन पिब खाद चेति वृत्तार्थः ॥४२॥

अन्वय: जातशोभने ! पिब खाद च । वरगात्रि ! यदतीतं तत् न भीरु ! गतं नहि निवर्तते इदं कलेवरं समुदयमात्रम ॥८२॥

भुधा—जातशोभने ! जातं शोभनं वदननयनादिकं यस्या सा सुन्दरि पिब — मिदिरादि अद्यादि पानं कुरु, खाद च = भोगानुपभुंक्षस्य मांसादिकं भक्ष स्वादिष्टानि भोजनानि खादय। वरगात्रि ! — वरं = शोभनं, गात्रं = शरीरं यस्या स्यत् अतीतम् = यत् अतिक्रान्तं कालं यौवनादिकम्। तत् न ते = तव भूयो न जराजी त्वमेव भविष्यति। भीरु ! नरकादिप्राप्यभयाकुले, गतम् = अतिक्रान्तं सुखयौवा नादिकम्, न निवर्तते = न पुनः प्राप्यते।

इदं कलेवरम्=इदं शरीरम्, समुदयमात्रं—समुदयः=चतुर्भूतानां संयोग मात्रमेवास्ति । नास्ति फलं पुण्यपापयोः, नैवास्ति शुभाशुभं कर्म, तयोः नैवासि विपाकः । क्षणतो विनश्वरं शरीरम्; अतः—

> यावज्जीवेत् सुखं जीवेत् ऋणं क्रत्वा घृतं पिवेत् । भस्मीभूतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः ॥८२॥

पदार्थं - जातशोभने - जन्मजात सुन्दरि ! पिब - पीओ । खाद च - औ खूब खाओ । वरगात्रि - श्रेष्ठ सुन्दर शरीर वाली ! यदतीतम् - जो बीत जायगा तन्न ते - वह तुम्हारा नहीं होगा । भीरु - पाप और नरक से डरने वाली ! गतम् जो तुम्हारा यौवन वभव बीत जायगा । न निवर्तते - वह फिर वापस नहीं आएगा इदं कलेवरम् - यह शरीर । समुदयमात्रम् - पृथ्वी, जल, तेज और वायु - इन चार भूतों का संयोगमात्र है । क्षण में ही नष्ट हो जाने वाली वस्तु है । अतः जब त जिओ सुख से जिओ, कर्ज लेकर घी पीओ, यह शरीर मरने पर भस्म हो जायग फिर शरीर न मिलेगा ॥ ८२॥

भाषाप्रकारा — लोकायत मत का उपदेश है कि खूब पिओ और खाओं मीज उड़ाओ। इसी में सुख है, परमानन्द है। किसी सुन्दरी स्त्री को सम्बोध करके कहा गया है कि जो तुम्हारी जवानी का यह समय है, यह जो बीत जायण वह तुम्हारा नहीं होगा। हे पाप और नरक से डरने वाली! तुम्हारी जवानी क स्विणम अवसर बीत जायगा तो फिर वापस नहीं मिलेगा; इसलिए पाप-पुण्य, स्वर्ग नरक का विचार न करते हुए विषयों का भोग करो, क्योंकि यह शरीर अनित्य है

क्षणभंगुर है, पृथ्वी-जल-तेज-वायु का संयोगमात्र है। समस्त संसार अनित्य एवं परिवर्तनशील है; अत: जबतक जिओ सुख से जिओ, कर्ज लेकर घी पीयो, क्योंकि यह शरीर मरने पर जब जल जायगा तो फिर वापस नहीं आयेगा।।८२।।

# किं च पृथ्वी जलं तेजो वायुर्भ्तचतुष्टयम् । चैतन्यभूमिरेतेषां मानं त्वक्षजमेव हि ॥ ५३॥

चैतन्यमाह - किञ्चेति ।

कि चेत्युपदर्शने, पृथ्वी भूमिः, जलमापः, तेजो विह्नः, वायुःपवनः इति भूतचतुष्टयं तेषां चार्वाकाणां चैतन्यभूमिः चैतन्योत्पत्तिकारणः; चत्वार्यपि भूतानि संभूय सपिण्डं चैतन्यं जनयन्तीत्यर्थः । तु पुनः, मानं प्रमाणं हि निश्चितम् अक्षजमेव प्रत्यक्षमेवैकं प्रमाणमित्यर्थः ॥ ८३॥

ननु भूतचतुष्टयसंयोगजदेहचैतन्योत्पत्तिः कथं प्रतीयताम् ? इत्या-अन्वय:— किं च एतेषां पृथ्वी जलं तेजो वायुः भूतचतुष्टयम् चैतन्यभूमिः हि मानं तु अक्षजमेव ॥८३॥

सुधा — किंच=अपरं किम् । एतेषाम्=लोकायतानां मते । पृथ्वी=क्षितिः । जलम्=आपः । तेजः=अग्निः । वायुः=पवनः । भूतचतुष्टयम्=चत्वारि भूतानि । चैतन्यभूमि:=चैतन्योत्पत्तिकारणम् आत्मनः जीवस्य कारणं वा । हि=यतः । अक्षजमेव त्=प्रत्यक्षमेव तत्र । मानम्=प्रमाणमस्ति । ८३।।

पदार्थं — किंच = और क्या। एतेषाम् = लोकायत मत में। पृथ्वी = घरती। जलम् = पानी। वायुः = हवा। तेजः = अग्नि विद्युत। भूतचतुष्टयम् = यह चारो महाभूत। चैतन्यभूमिः = चेतना उत्पन्न करने वाले हैं; आत्मा-जीव के कारण हैं। हि = क्यों कि। प्रक्षजमेव तु = प्रत्यक्ष ही। मानम् = लोकायत मत में प्रमाण माना गया है।। ८३।।

भाषाप्रकाश— लोकायत मत में पृथ्वी, जल, तेज और वायु—यही चार महाभूत माने गए हैं, यही संसार के कारण हैं, इन्हीं से सारा संसार बना है। इन्हीं चारो महाभूतों के संयोग से चेतना अथवा जीवातमा तैयार होती है। जब चारो महाभूतों का मेल समाप्त हो जाता है तब इन्हीं के साथ चैतन्य आत्मा भी सदा के लिए समाप्त हो जाता है। पृथ्वी, जल, तेज एवं वायु चारो महाभूतों की सिद्धि में प्रत्यक्ष हो प्रमाण है। लोकायतमत में केवल एक ही प्रमाण—प्रत्यक्ष माना गया है। लोकायत मत अनुमान, जपमान व शब्द प्रमाण को नहीं मानता। लोकायत दर्शन देहात्मवाद को मान्यता देता है। आस्तिक दर्शन चैतन्यगुण वाले आत्मा की सत्ता शरीर से पृथक मानते हैं और यह मानते हैं कि आत्मतत्त्वज्ञानवान, कर्ता व भोक्ता

जड़ भूतों से पृथक् सूक्ष्म सत्ता वाला है। लोकायत दर्शन पूर्णतया नास्तिक दर्शन है। यह आत्मा की सत्ता चार महाभूतों के संयोग से मानता है, पृथ्वी-जलः तेज वायु ही चेतना के कारण हैं, वही चेतना आत्मा है। जबतक चारो महाभूतों का मेल शरीर के रूप में रहता है तबतक चैतन्य जीवात्मा है। जब चारो महाभूतों के संयोग से बना पिण्डरूप यह शरीर समाप्त हो जाता है तब चैतन्य आत्मा भी सदा के लिए समाप्त हो जाता है ।।८३॥

## पृष्ट्यादिभूतसंहत्यां तथा देहादिसम्भवः। मदशक्तिः सुराऽङ्गेभ्यो यहत्तहत्स्थताऽऽत्मता ॥५४॥

नन् भूतचतुष्टयसंयोगजदेहचैतन्योत्पत्तिः कथं प्रतीयताम् ? इत्या-शङ्क्रचाह - पृथ्व्यादिभृतसंहत्यामिति

पृथिव्यादीनि पृथिव्यप्तेजोवायुरूपाणि यानि भूतानि तेषां संहत्यां मेले संयोगे सितः तथेत्यपदर्शने देहादिसम्भवः, आदिशब्दादितरे भधरादि-पदार्था अपि चतुष्टयसंयोगजाता एव ज्ञेयाः । दृष्टान्तमाह--यद्ववदिति । येन प्रकारेण सुराङ्गभयो गुड़धातक्यादिभयो मदाङ्गभयो मदशक्तिरुन्मादकत्वं भवति, तद्वत्तथा भूतचतुष्टयसम्बन्धात् शरीर आत्मता स्थिता सचेतनत्वं भवति, जातमित्यर्थः ॥ ४४॥

अन्वयः - पृथिव्यादिभूतसंहत्यां तथा देहादिसंभवः यद्वत् सुराऽङ्ग्रेभ्यः मदशक्तिः तद्वत् आत्मता स्थिता ॥८४॥

सुधा-पृथिव्यादि=पृथ्वीजलतेजीवायुरिति, भूतसंहत्याम्=चतुर्भृतसंयोगे, देहादि=चैतन्यात्मशरीरादि । संभव:=उत्पत्तिभवति । यद्वत्=यथा येन प्रकारेण, सुरांगेभ्य:=गुड्धातक्यादिभ्य: मद्यांगादिभ्ग:, मदशक्ति:=उन्मादकत्वं भवति, तद्वत्= तेन प्रकारेण भूतचतुष्टयसंयोगात्, आत्मता=चैतन्यम् । स्थिता=जातमिति ॥८४॥

पदार्थ - पृथिव्यादिभूतसंहत्याम् = पृथ्वी-जल-तेज और वायू - इन चारो महाभूतों के संयोग से। तथा देहादिसंभव:=चैतन्य आत्मा व शरीर एवं समस्त जगत की उत्पत्ति होती है। यद्वत्=जिस प्रकार। सुरांगेभ्य:=गुड़, महुवा आदि वस्तुर्ये, जिन्हें सड़ा करके शराब बनाई जाती है उनसे । मदशक्ति:-मादकता--नशा का गुण पैदा हो जाता है। तद्वत्=उसी प्रकार से। आत्मता=चारो भूतों के मेल से चैतन्य गुण वाला जीवात्मा । स्थिता=उत्पन्न हो जाता है, जिसकी शक्ति इन चारों भूतों में पहले से विद्यमान थी। जिस प्रकार गुड़, महुवा आदि में पहले से मादकता उसी प्रकार चार महाभूतों के संयोग से चैतन्यातमा तैयार होता है ॥८४॥

भाषाप्रकाश-पृथ्वी, जल, तेज और वायु-इन चारो भूतों के संयोग से शरीर, जीवात्मा तथा सारा जगत् उत्पन्न होता है। जब चारो महाभूतों के संयोग का नाश हो जाता है तब यह सब भी नष्ट हो जाते हैं। चैतन्य जीवात्मा शरीर व सबके मूल कारण यही चार महाभूत हैं। इन्हीं चारो महाभूतों के संयोग से चैतन्य गुण वाला आत्मा भी उत्पत्न हो जाता है। जिस प्रकार गुड़ महुवा आदि वस्तुएँ पहले से नशा गुण वाली नहीं होती, किन्तु उनमें उसकी शक्ति पहले से ही होती है और जब वे सड़ाई जाती हैं तो उनमें नशा गूण पैदा हो जाता है उसी प्रकार चारो महाभूतों के संयोग से चैतन्य आत्मा उत्पन्न होता है ॥८४॥

## तस्माद् दुष्टपरित्यागाददुष्टे च प्रवर्तनम्। लोकस्य तिद्वमूढत्वं चार्वाकाः प्रतिपेदिरे ॥८४॥ इति स्थिते तदुपदेशपूर्वकमुपसंहारमाह - तस्मादिति ।

तस्मादिति पूर्वोक्तानुस्मारणे, पूर्वं तस्मात्ततः कारणाद् दृष्टपरित्यागाद् दृष्टं पेयापेयखाद्याखाद्यगम्यागम्यानुरूपं प्रत्यक्षानुभाव्यं यत्सुखं; तस्य परित्या-गाददृष्टे तपश्चरणादिकष्टक्रियासाध्यपरलोकसुखादौ प्रवर्तनं प्रवृत्तिः । चः समुच्चये । यत्तदोर्नेयत्यादर्द्धे यत्सम्बन्धो ज्ञेयः, तल्लोकस्य विमृद्धत्वमज्ञानत्वं चार्वाकाः लोकायतिकाः प्रतिपेदिरे प्रतिपन्नाः, मूढ्लोका हि विप्रतारकवचनो-पन्यासभासितज्ञानाः सांसारिकं सुखं परित्यज्य व्यर्थं स्वर्गं मोक्षपिपासया तपोजपष्टयानहोमादिभिरिहत्यं सुखं हस्तगतमुपेक्षन्त इति ॥८५॥

अन्वय: - तस्मात् दृष्टपरिस्यागात् अदृष्टे च प्रवर्तनम् चार्वाकाः लोकस्य तत् विमुढत्वम् प्रतिपेदिरे ॥ ८५॥

सुधा तस्मात्=ततः कारणात् । दृष्टपरित्यागात्=प्रत्यानुभाव्यं भोग्यं लोकसुखं तं विसर्जनात्। अदुष्टे=परलोके मोक्षे। प्रवर्तनम्=प्रवृत्तो भूत्वा सदा-चरणम् । चार्वाकाः≔लोकायताः । लोकस्य≕धार्मिकानां मुमुक्षुजनानाम् । तत् विमुढत्वम्=अज्ञानत्वं जडत्वं वा । प्रतिपेदिरे=मन्यन्ते ॥८५॥

पदार्थ - तस्मात्=उपरोक्त कारणों से । दृष्टपित्यागात्=सांसारिक विषय-भोगों व सुखों के स्थाग से। अदृष्टे च=परोक्ष विषयों -परलोक, स्वर्ग, मोक्षादि में। प्रवर्तनम्=प्रयत्न करना। चार्वाका:=चार्वाक मतवाले। लोकस्य=धार्मिकों व मुमुक्षुओं का । तत्=उसे । विमूढ्त्वम्=भ्रम, पागलपन व मूर्खता । प्रतिपेदिरे=मानते हैं। चार्वाक मत में सांसारिक विषय-भोगों व सुखों का परित्याग करके पारलौकिक नशा नहीं होती, किन्तु उन्हें जब सड़ा दिया जाता है तब मदिरा पैदा होती है 🚆 व आध्यात्मिक विषयों में प्रयत्न करना धार्मिकों व मुमुक्षुओं की मूर्खता एवं पागलपन माना गया है ॥८५॥

भाषाप्रकाश — जब ईश्वर की सत्ता नहीं है, आत्मा चार महाभूतों के संयोग से बना है, उनका संयोग समाप्त होने पर आत्मा भी समाप्त हो जाता है, एक बार शरीर समाप्त हो जाने पर यह पुनः मिलता नहीं; पाप-पुण्य, धर्म-अधर्म, परलोक और मोक्ष की सत्ता नहीं है, वे केवल काल्पनिक हैं। ऐसी स्थिति में चार्वाक मत में ऐसे लोग महान् वेवकूफ होते हैं जो सांसारिक भोगों व सुखों का त्याग करके धर्माचरण, योगाभ्यास, भक्ति-साधना के लिए प्रयत्न करते हैं, सदाचार और उपासना का ढ़ोंग बनाते हैं। ऐसे लोग महान् मूर्ख हैं जो प्रत्यक्ष सासारिक भोगों का त्याग करते हैं और काल्पनिक के लिए प्रयास करते हैं। यतः जिसकी सत्ता ही नहीं, उसके लिए प्रयास भी व्यथं है।।८५।।

## साध्यावृत्तिनिवृत्तिभ्यां या प्रीतिर्जायते जने । निरर्था सा मता तेषां सा चाकाशात् परा न हि ॥ ६६॥

साध्यस्य मनीषितस्य कस्यचिद्वस्तुन आवृत्तिः प्राप्तिः, कस्यचिद्वस्तु-नोऽनभीष्टस्य निवृत्तिरभावः, ताभ्यां जने लोके या प्रीतिर्जायत उत्पद्यते सा तेषां चार्वाकाणां निर्राथका निरभिप्राया शून्या मताऽभीष्टा भवाजितपुण्य-पापसाध्यं सुखदुःखादिकं सर्वथा न विद्यत इत्यर्थः, सा च प्रीतिराकाशाद् गगनात् परा न, हि यथाऽऽकाशं शून्यं तथेषाऽपि प्रीतिरभावरूपैवेत्यर्थः।।४६॥

अन्वयः साध्यावृत्तिनिवृत्तिभ्याम् जने या प्रीतिः जायते सा तेषां मते निरर्था हि सा च आकाशात् परा न ॥८६॥

सुधा साध्यावृत्तिनिवृत्तिभ्याम्—साध्ययोः = धर्ममोक्षयोः, आवृत्तिः = प्राप्तिः, लोकसृखस्य निवृत्तिः = परित्यागः, ताभ्याम्। जने = धार्मिकमुमुक्षुलोके, या प्रीतिः = धर्मे मोक्षे च निष्ठा भक्तिः, जायते = समृत्पद्यते, सा=भक्तिः अनुरक्तिः धार्मिकाणां मुमुक्षुणाम्, तेषां = लोकायतानाम्, मते = दर्शने; निर्या = व्ययंभेव, हि = यतः, सा=प्रीतिः भक्तिः, आकाशात् = गगनात् नील्लपात्, परा न = नातिरिक्ताः, यथाकाशं तस्य नील्लपं शून्यं नास्ति किञ्चित् तत्त्वं सत्ता वा तथैव सा प्रीतिरिषि निरिषप्राया मन्तव्येति ॥८६॥

पदार्थं — साध्यावृत्तिनिवृत्तिभ्याम् = धर्मं, पुण्य, स्वगं एवं मोक्ष की प्राप्ति एवं लौकिक सूखों तथा भोगों के परित्याग द्वारा। जने = धार्मिक मुमुक्षु लोगों में। या = जो। प्रीति: = भक्ति निष्ठा। जायते = उत्पन्न होती है। सा = वह भक्ति प्रीति। तेषाम् = लोकायतों चार्वाकों के। मते = दर्शन में। निरर्था = व्यर्थ है। हि = क्यों कि। सा = वह प्रीति व भक्ति। आकाशात् = आकाश व उसके नील रूप के। परा न = अतिरिक्त कुछ नहीं है।। ८६।।

भाषाप्रकाश — धर्म, ईश्वर एवं मोक्ष की प्राप्ति तथा सांसारिक सुखों व भोगों के त्याग से धार्मिक मुमुक्ष लोगों में धर्म, ईश्वर व मोक्ष के प्रति भक्ति व प्रीति की भावना है। लोकायत मत में वह आकाश व उसके नीले रूप की भौति निरर्थंक व व्यर्थ है। जिस प्रकार आकाश शून्य है, उसका नीला रूप भ्रम है और उसकी कोई सत्ता नहीं होती उसी प्रकार धर्म व ईश्वर तथा मोक्ष के लिए भक्ति, अनुराग और परलोक में विश्वास भी व्यर्थ व निरिभप्राय हैं। उनकी न कोई सत्ता है, न ही महत्त्व है, वह केवल पागलपन है। वह केवल ऐसी जहरीली अफीम की नशा है, जो जीवन भर उसके सुखों व भोगों से अलग करके मानव जीवन को व्यर्थ बना देता है।।८६।।

> लोकायतमतेऽप्येवं संक्षेपोऽयं निवेदितः । अभिधेयतात्पर्यार्थः पर्यालोच्यः सुबुद्धिभः ।।८७।। इतिश्रीहरिभद्रसूरिकृतः षड्दर्शनसमुच्चयः समाप्ताः

उपसंहारमाह लोकायतमतेऽप्येविमिति । एवममुना प्रकारेण लोका-यतमतेऽप्ययं संक्षेपो निवेदितः, अपिः समुच्चये, न केवलं परमते, संक्षेप उक्तो लोकायतमतेऽपि ।

अथ सर्वदर्शनसम्मतसङ्ग्रहे परस्परकल्पितानल्पविकल्पजल्परूपे निरूपिते किङ्कर्त्तंव्यमूढानां प्राणिनां कर्त्तंव्योपदेशमाह —अभिष्येति । सुबुद्धिभिः पण्डितैरभिधेयतात्पर्यार्थः पर्यालोच्यः । अभिधेयं कथनीयं मुक्त्य-ङ्गतया प्रतिपाद्यः यद्शंनस्वरूपं तस्य तात्पर्यार्थः सारार्थो विचारणीयः । सुबुद्धिभिरति । शुद्धा पक्षपातरहिता बुद्धिर्येषामिति, न तु कदाग्रहग्रहिलैः, यदुक्तम्—

आग्रही बत निनीषति युक्ति तत्र यत्र मितरस्य निविष्टा ।
पश्चपातरहितस्य हि तस्य यत्र तत्र मितरिति निवेशम् ।। इति ।
दर्शनानां पर्यन्तैकसारूप्येऽपि पृथक् पृथगुपदेष्टव्याद्विमितसम्भवे
विमूद्स्य प्राणिनः सर्वस्पृकतया दुर्लभं स्वर्गापवर्गसाधकत्वम्, अतो विमर्शन्नीयस्तात्त्विकोऽर्थः, यथा च विचारितं चिरन्तनैः।

श्रोतक्यः सौगतो धर्मः कर्त्तंव्यः पुनरार्हतः। वैदिको व्यवहर्तव्यो ध्यातव्यः परमः शिवः॥ इत्यादि विमृश्य श्रेयस्करं रहस्यभ्युपगन्तव्यं कुशलमितिभिरिति पर्यन्तश्लोकार्थः ॥८७॥

> सप्ताशीतिः रलोकसूत्रं, टीकामानं विनिश्चितम् । सहस्रमेकं द्विशती द्वापञ्चाशदनुष्टुभाम् ॥ इतिश्रीहरिभद्रसूरिकृतषड्दर्शकसम्बुटचये

मणिभद्रकृता लघुवृत्तिः समाप्ता

अन्वयः — एवं लोकायतमते अपि अयं संक्षेपः निवेदितः । सुबुद्धिभिः अभिधेयतात्पर्यार्थः पर्यालोच्यः ॥८७॥

सुधा - एवम्=अमुना प्रकारेण । लोकायतमते अपि=चार्वाकदर्शनेऽपि । अयं संक्षेपः=समासः । निवेदितः=कथितः । सुबुद्धिभः=पण्डितैः शास्त्रतत्त्वज्ञैश्च । अभिधेयतात्पर्यार्थः=प्रतिपाद्यसारार्थः । पर्यालोच्यः=परितः विचारणीयः समा-लोच्यः । शुद्धा पापरहिता बुद्धिर्येषा तैः विचक्षणैः विमर्शनीयः तात्त्विकोऽर्थः । यथा च विचारितं चिरन्तनैः

श्रोतन्यं श्रुतिवाक्येभ्यो मन्तन्यक्ष्योपपत्तितः । मत्वा च सततं ध्येय एते दर्शनहेतय: ।। श्रोतन्यः सौगतो धर्मः कर्तन्यः पुनरार्हतः । वैदिको न्यवहर्तन्यो ध्यातन्यः परम: शिव: ।।

पुर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमूदच्यते । पुर्णमद: पुर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ।। द्विसहस्रअष्टाविशतितमे वैक्रमाब्दे महादिने। चैत्रशुक्लद्वितीयायां सधाव्याख्या समाप्यते ॥ सरय्वाश्चोत्तरे तीरे गोनदों जनपदो महान । गोण्डानाम्ना समाख्यात: अवतारो यत्र सुकर: ।। शेषावतारो पतञ्जलिः जमदग्निः पराशरः। ऋषयइचान्ये ज्ञानविज्ञानसाधकाः ॥ बभूव: आसीत् जनपदे राजा देवीवक्शः प्रतापवान्। गौराङ्ग समरं कृत्वा महावीरः तिरोहितः॥ गवहानीनाम्ना ख्यातः ग्रामः तस्मिन् जनपदे । स्थितोऽस्ति कृटिलातीरे गोहानियंत्र न विद्यते ।।

तिस्मन्नेव ग्रामे हि त्रिफलापाण्डेयवंशजः।
आसीत् सर्वसुखनाम्ना तपस्वी ज्ञानवान् द्विजः।।
तस्यात्मजः देवदत्तः मुन्नानाम्ना तदात्मजः।
तस्य पुत्रः मनिकरामः आसन् घीराः सुधामिकाः।।
मनिकरामस्य पुत्रोऽहं रुद्रप्रकाशेति विश्रुतः।
जननी मे च शिवपाली सती साध्वी दिवङ्गता।।
अधीत्य वेदवेदाङ्गानि दर्शनशास्त्राणि मूलतः।
पण्डितः पदवी प्राप्ता मया दर्शनकेसरी।।
संस्कृतसुधा कृता व्याख्या षड्दर्शनसमुच्चये।
भाषाप्रकाशहिन्द्यां च विशद्वचाख्या कृता मया।।८७।।

पदार्थ - एवम्=इस प्रकार । लोकायतमते=चार्वाकमत में । अपि=भी । अयम्=यह । संक्षेपः=संक्षिप्त वर्णन । निवेदितः=िकया गया । सुबुद्धिभिः=बुद्धिमान शास्त्रज्ञों द्वारा । अभिधेयतात्पर्यार्थः=दर्शन के यथार्थं स्वरूप का । पर्यालोच्यः=समालोचनापूर्वक विचार करना चाहिए ॥८७॥

भाषाप्रकाश-इस प्रकार बौद्ध, न्याय, सांख्य, जैन, जैमिनीय और वैशेषिक दर्शनों के अतिरिक्त लोकायत मत का भी संक्षिप्त वर्णन किया गया। लोकायत में चार्वाक के अतिरिक्त भी विचारक हए हैं; जैसे -- अजितकेश, कम्बल, मक्खलिगोशालः, पूर्णकाश्यप, प्रकृद्ध कात्यायन आदि । अजितकेश दान, यज्ञ. हवन आदि को निष्फल मानते थे। उनके मत में पाप-पूण्य का कोई फल नहीं. माता पिता नहीं, उनके प्रति कोई धर्म नहीं । सत्यासद कोई श्रमण नहीं; मनुष्य चार भूतों का बना पिण्डमात्र है, उनके संयोग के समाप्त होने पर मरने के बाद कुछ नहीं। अजितकेश का विचार था कि दान-पूण्य का उपदेश मुर्ख लोग करते हैं। आस्तिकवाद झठा है। मक्खलिगोशाल के मत में प्राणियों के क्लेश का कोई कारण नहीं है, विना कारण के ही प्राणी दु:खी होते हैं, विशुद्धि का भी कोई कारण नहीं है और विना कारण के ही विश्व हि होती है। बल नहीं, वीयं नहीं, पराक्रम नहीं, सभी प्राणी नियति के वशीभूत होकर सख-द: ख का अनुभव करते हैं। संसार में सब कुछ नियति के ढ़ारा ही होता है। पूर्णकाश्यप के मत में अच्छे-बुरे कर्म निष्फल हैं। दृष्कर्म करने, हिंसा, चोरी, डकैती करने, परस्त्री-गमन करने, झुठ बोलने में कोई पाप नहीं है। यज्ञ, दान करने से कोई पुण्य नहीं होता । प्रक्रद्ध कात्यायन के मत में सब वस्तुएँ अचल हैं, नित्य हैं। कोई कर्म किसी भी स्थिति में परिवर्तन नहीं कर सकता है; अतः कर्म करना निष्फल है। संसार का मूल तत्त्व एक है, उसका कोई स्पर्श नहीं कर सकता। यह सभी मत लोकयत मत के अन्तर्गत ही हैं। चार्वाक इस मत में प्रमुख था, इसीलिए इस मत को चार्वाक दर्शन कहते हैं।

अनेक दर्शनसिद्धान्तों का अवलोकन व अध्ययन करके मानव बुद्धि का भ्रमित हो जाना स्वाभाविक बात है, किन्तु ग्रन्थकार अत्यन्त उदारवादी विद्वान् थे। इसीलिए कारिका के अन्त में निर्देश दिया कि विद्वानों को चाहिए कि विभिन्न मतों व सिद्धान्तों की समीक्षा करते हुए परम सत्य का अनुसन्धान व निर्णय करें। सत्यासत्य-विवेक के आधार पर सभी मतों में समन्वय की भावना से परम सत्य सिद्धान्तों का निर्णय करें। सत्य का ग्रहण एवं असत्य का परित्याग करना चाहिए। अत: विभिन्न मतों व सिद्धान्तों की समीक्षा करके सत्य का निर्णय करना चाहिए। विद्वान् का सबसे बड़ा कर्तंच्य यह है कि. वह विभिन्न मतों व सिद्धान्तों की पूर्ण जानकारी करके सत्य पर शोध व अनुसन्धान करे।

सभी दर्शनों के मतों व सिद्धान्तों का अध्ययन व मनन करने पर वस्तुतः दो हो मत सामने आते हैं— 1. आस्तिक व २. नास्तिक । न्याय, वैशेषिक, सांख्य, योग, मीमांसा और वेदान्त — ये छः दर्शन आस्तिक व वैदिक दर्शन हैं, जिनमें भीतिक तत्त्वज्ञान से लेकर ब्रह्मज्ञानपर्यन्त विचार व निर्णय हैं। वैदिक दर्शन अत्यन्त प्राचीन हैं। गौतम, कणाद, किपल, पतञ्जलि, जैमिनि एवं वेदव्यास द्वारा ये बनाए हुए हैं। उनमें वेदों के आधार व मर्यादा का परित्याग नहीं किया गया है। वैदिक ज्ञान-विज्ञान व अध्यात्म ज्ञान का विकास वैदिक दर्शनों में है। जैन एवं बौद्ध दर्शन आस्तिक एवं अवैदिक दर्शन हैं। पूर्वतीथं द्वारों व महाबीर स्वामी के छपदेशों के आधार पर आधारित जैन दर्शन है। बौद्ध दर्शन के आधार गौतमबुद्ध के उपदेशों है। जैन एवं बौद्ध आस्तिक होते हुए भी अवैदिक हैं। बौद्ध दर्शन के चार सम्प्रदाय हैं — 9. माध्यमिक, २. योगाचार, ३. सौत्रान्तिक और ४. वैभाषिक।

लोकायत मत पूर्णतया नास्तिक मत है। चार्वाक अथवा लोकायत को मत कहा जा सकता है, दर्शन नहीं। सूक्ष्म बुद्धि से अथवा अलोकिक प्रत्यक्ष द्वारा पदार्थज्ञान व आत्मज्ञान ही दर्शन है। लोकायत मत में न तो सूक्ष्म बुद्धि है और न ही अलोकिक प्रत्यक्ष। इसमें केवल सामान्य स्थूल बुद्धि की तर्क व युक्तियाँ है एवं अध्यात्म विज्ञान व धमं के प्रति विद्रोह व प्रतिक्रिया है। इसमें केवल प्रत्यक्ष प्रमाण की ही मान्यता है और सांसारिक सुख व भोगों के भोगने की उत्कट लालसा है।

लोकायतमत में अनुमान व शब्द प्रमाण को न मानना, पदार्थों में आकाश तत्त्व को भी न मानना लोकायत मत के चिन्तकों के बौद्धिक दिवालिएपन का लक्षण है। लोकायत अथवा चार्वाक मत के मुख्य हेतु चार हैं—9. बौद्धिक व तार्कि कुण्ठा तथा अशक्तता, २. सांसारिक भोगों में आसक्ति व उनकी लालसा, ३. धर्म व अध्यात्म के प्रति द्वेष व विद्रोह तथा ४. अनैतिकता एवं दानवी मनोवृत्तियाँ व आसुरी सम्पत्तियाँ। लोकायत मत में सर्वत्र बौद्धिक एवं तार्किक कुण्ठा व असमर्थता है।

लोकायत मत के विचारक व माननेवाले दया के पात्र हैं, उनके पास बस इतनी ही तर्कव बुद्धि है कि जो कुछ वह इन्द्रियों से अनुभव करते हैं उतना ही उनके लिए प्रमाण है। उनका तर्कव अनुभव पृथ्वी, जल, तेज एवं वायु तक ही पहुँचता है। आकाश भी उनसे छट जाता है और वे वहीं से वापस चले आते है। आगे जाने का सामर्थ्य उनमें नहीं है। अनुमान तो पशुओं में भी होता है और बहत-सा कार्य वे अनुमान के आधार पर ही करते हैं, जिसे देख कर हम भी चिकत हो जाते हैं, किन्तू इन लोकायत मत वालों के पास पशुओं जितनी भी बृद्धि नहीं है। फिर बुद्धि के अभाव में अनुमान कहाँ से हो ? शब्द प्रमाण की तो बात ही क्या है। इनमें न तो कोई आप्त है और न ही यथार्थ वक्ता, बल्कि सब के सब आंख के अन्धे और गाँठ के पूरे हैं। जब अलौ किक प्रत्यक्ष की क्षमता ही इनमें नहीं है तो फिर ये किस बात का शब्द प्रमाण मानें ? हाँ, इतना तो अवश्य है कि लोकव्यवहार में भी, जो कि इनके प्रत्यक्ष प्रमाण के अन्तर्गत है जो आँखों से देखते होंगे वही उतना मानते होंगे; उसके अतिरिक्त किसी के कहने-सूनने से ये कुछ भी नहीं मानते होंगे। न तो इन्हें इतिहास मान्य होना चाहिए और न ही भूगोल; क्यों कि जब इतिहास की घटनाओं को स्वयं देखा ही नहीं तब किसी के कहने से मानने का कोई औचित्य भी नहीं। ऐसा करने से तो वह शब्द प्रमाण का आधार हो जायगा। इनके मत में बच्चों को भुगोल वही अध्यापक पढ़ा सकता है जिसने सारे संसार का भ्रमण करके स्वयं अपनी आखों से सब-कुछ देखा हो और विद्यार्थी भी उसे तभी मान सकते हैं जबिक वे स्वयं जाकर दुनियां को अपनी आँखों से देख लें, अन्यया शब्द प्रमाण को मानना पड़ेगा और ऐसा करने से तो लोकायत मत की लुटिया ही डूब जायगी। शब्द प्रमाण को न मानने के कारण लोकायत मत में न तो किसी को माता माना जा सकता है और न ही पिता; क्यों कि उनकी संभोग क्रिया व गर्भाधान को तो आखों से देखा नहीं और न ही किसी के कहने से वह मानना है, क्योंकि शब्द प्रमाण को वे मानते नहीं। जब माता-पिता ही नहीं तो भाई, बहन, नाना, बाबा, मामा आदि सभी सम्बन्धी स्वयमेव समाप्त हो गए। उनके मत में मानना है तो केवल लोकायत मत की बकवास करने वाले गूरओं को, जिनके पेट उनके शिष्य भरें, उन्हें रोटी-कपडा दें, मकान दें, भोगसामग्री दें। वे धर्म को मानते नहीं, इसलिए किसी के पति-पत्नी होने की भी बाधा नहीं; गुरु ने यदि माँगा तो शिष्य बहन और बेटी को भी लाकर भोगराग के लिए उपस्थित कर देगा। वाह रे बुद्धि के दिवालिए लोकायत मत वालों ! तुम्हारे अनुमान व शब्द प्रमाण के न मानने से ही इतना बड़ा झंझट खड़ा हो गया और इतिहास, भूगोल, विज्ञान, खगोल आदि विद्याएँ भी तुम्हारे हाथों से निकल गयीं। तुम्हारे प्रत्यक्ष प्रमाण के सामने पढ़ाई-

लिखाई सब झूठे हैं; माता पिता, भाई-बहन आदि सम्बन्ध भी तुमने समाप्त कर दिए। अब बचा क्या है? तुमने मनुष्य को पशुता से भी तुच्छ स्थिति में पहुँचा दिया। इससे बढ़ करके बुद्धि की कमी व तर्क की असमर्थता और क्या होगी? क्योंकि तर्क तो अनुमान व शब्द के विना हो ही नहीं सकता। उस तर्क को तो तुमने पहले ही छान-घोंट करके पी लिया। वस्तुतः लोकायत मत तुम्हारे नशे में चूर रहने की स्थिति का चिन्तन है, जिसे किसी बेहोश अथवा गागल के बकवास के अतिरिक्त और कुछ नहीं कहा जा सकता। स्वयं नशा खा करके संसार को क्यों भ्रम में डाल रहे हो?

सासारिक भोगों में आसक्त एवं अनुरक्त होने के कारण ही लोकायत मत ने भोग के नहीं में ईश्वर, धर्म-अधर्म, पाप-पुण्य सबका खण्डन कर डाला। इस मत ने जब लोक का ही खण्डन कर डाला तो परलोक की बात कौन करे। "भोगैश्वर्य-प्रसक्तानां धर्मज्ञानं न विधीयते" अर्थात् जिस मनुष्य का मन भोग और ऐश्वयं के नशे में ड्बा है उसे ईश्वर, धर्म-अधर्म, पाप-पुण्य का ज्ञान कदापि नहीं हो सकता; क्यों कि उसकी बृद्धि तो तमोगुण के प्रभाव से आच्छादित है। वह अन्धे के समान है; अतः उसके लिए न ईश्वर है, न धर्म है, न अधर्म है, न पाप है, न पुण्य। यदि वह ईश्वर को मानेगा तो फिर वह स्वयं कैसे ईश्वर बन सकेगा ? यदि धर्म-अधर्म, पाप, और पूज्य को भी मान लेगा तब माता-बहन-लड़की के साथ व्यभिचार कैसे करेगा? विना श्रम किए ही दूसरों की वस्तुओं को चोरी-डकैती करके प्राप्त कैसे करेगा? मदिरा मांस का सेवन कैसे कर सकेगा ? अत: अधाधन्ध सांसारिक भोग की लालसा में ईश्वर एवं धर्म का खण्डन करके उसकी बाधा मिटाते हुए उसने लोकायतमत की कल्पना कर डाली । लोकायत मत के आधार पर कोई सरकार व कानून भी नहीं होना चाहिए; क्योंकि यह सब भी मनमानी भोगवाद में बाधक एवं व्यर्थ हैं। धर्म और अध्यात्म भोगवाद में बाधक हैं, इसलिए उनका भी खण्डन करना आवश्यक व स्वामाविक है। इसीलिए लोकायत मत में धर्म व अध्यात्म के प्रति द्वेष व विद्रोह है। लोकयत मत मानता है कि शरीर और भोग क्षणभंगर हैं। धर्म और अध्यात्म विज्ञान में शरीर और भोग की क्षणभंगुरता को सिद्ध करके उनको छोड़ने की प्रेरणा दी जाती है, जबिक लोकायतमत में उनको भोगने के लिए आतुरता की प्रेरणा है।

लोकायत मत वाले "भोगा न भुक्ता वयमेव भुक्ता" अर्थात् "भोगों को नहीं भोगा बल्कि भोगों ने हमीं को भोग करके जर्जर कर दिया" का सिद्धान्त मानते हैं। लोकायत का तत्त्वज्ञान भी बड़ा विचित्र है। चारो भूतों के संयोग से चैतन्यात्मा ठीक उसी प्रकार बन जाता है जैसे महुआ को सड़ा करके शराब बनता है। उन भूतों के वियोग से चैतन्य सदा के लिए समाप्त हो जाता है। लोकायत

गत वालों के शरीर में चार आत्माएँ है—पृथ्वी, जल तेज और वायु की। इन्होंने गापस में विचार किया कि चारो मिल कर शरीर व चैतन्य बन करके भोगों को भोगा जाय। ऐसी स्थिति में यदि लोकायत मत वालों की पिटाई की जाय गो चारो आत्माएँ अलग-अलग चिल्लाना शुरु कर देंगी; अतः चारो के मिले पिण्ड लोकायत मत वालों को चौपटानाथ कहा जाय तो कोई अनुचित न होगा।

लोकायत मत अनैतिकता एवं आसुरी प्रवृत्ति को जन्म देता है, जिससे माज का सांसारिक, भौतिक व ब्यावहारिक जीवन अत्यन्त दुःखद, अव्यवस्थित, कलहपूर्ण व उद्देश्यविहीन हो जाता है। संसार में हिरण्यकश्यप, हिरण्याक्ष, रावण, इंस, सम्राट सिकन्टर आदि लोकायत मत के ही अनुयायी व उपहारस्वरूप, जिनके मरने के बाद ही जनता ने चैन की सांस ली और उनको मारने वालों के भगवान् मान करके पूजना शुरु किया। इस प्रकार लोकायत मत आसुरी मत , जिसके तर्क व मानव जीवन के दृष्टिकोण मनुष्य को मानव से दानव बनाते । धर्म की आड़ में ढ़ोंग और अन्धविश्वास के द्वारा भोग एवं ऐश्वयं का सुख के वाले मठाधीश आज के प्रच्छन्न लोकायत हैं, जो कि लोकायत मत से भी धिक भयंकर अपराधी हैं वे ही एवं लोकायत मत के सच्चे जनक हैं।।८७।।

इतिश्रीहरिभद्रसूरिकृतषड्दर्शसमुख्यये आचार्यरुप्रकाशदर्शनकेसरिकृत-सुश्रासंस्कृतव्याख्यासमन्वितभाषाप्रकाशव्याख्या समाप्ता

white the

तेन निवृत्तप्रसवामर्थंवशात्सप्तरूपविनिवृत्ताम् । प्रकृति पश्यति पृष्ष प्रेक्षकवदवस्थित: सुस्थः ॥

अर्थात विवेकी पुरुष दर्शक की भौति साती विकृतियों सहित मुक्त हुई प्रकृति को स्वस्थ भाव से देखता है और जीवनमुक्त रूप में जीवित रहता है।

दुष्टामयेत्यूपेक्षक एको दुष्टाहमित्यूपरमत्यन्या। सति संयोगेऽपि तयोः प्रयोजनं नाह्ति सर्गस्य ।।

पुरुष प्रक्रति की उपेक्षा करता है कि मैंने इसे देख लिया और प्रकृति पुरुष क्राफ्टच से मुक्त एवं निवृत्त हो जाती है कि मैं देख ली गई; अत: दोनों का संयोग रहें पर भी पुरुष के लिए सुब्टि करने का कोई प्रयोजन नहीं रह जाता; फलत: वह मुन रहता हुआ भी जीवित रहता है और साक्षीरूप में प्रकृति को देखता रहता है।

सांख्यमत में तीन प्रमाण माने गए हैं--प्रत्यक्ष, अनुमान एवं शब्द । इन्द्रिय से साक्षात्कार जिससे हो वह प्रत्यक्ष हैं। केवल चिह्न को देखकर विषय का ज्ञा कर लेना अनुमान है एवं आप्त अर्थात् जिन्होंने यथार्थं रूप में साक्षात्कार करके अपूर् अनुभव का यथार्थ प्रवचन किया, वह शब्द प्रमाण है। शब्द प्रमाण में सांख्यशास ने वेदों को प्रमाण माना है और वेदों में भी सांख्यशास्त्र का सिद्धान्त विद्यमान है अनेक श्रुतियाँ सांख्यशास्त्र के सिद्धान्तों का प्रतिपादन करती हैं, अतः सांख्य सिद्धान का बीज वेदों में निहित है और महर्षि कपिल ने भी वेदों को प्रमाणरूप में मान किया है।। ४३।।

[जैनमतम्]

एवं सांख्यमतस्यापि समासः कथितोऽधुना। जैनदर्शनसंक्षेपः कथ्यते सुविचारवान् ।।४४।।

अयोपसंहरन्नाह— एवमिति ।

पूर्वोक्तप्रकारेण सांख्यमतस्यापि समासः संक्षेपः कथितः, अ समुच्चयार्थे, न केवलं बौद्धनैयायिकयोः संक्षेप उक्तः, सांख्यमतस्याप्यधुन कथित इति, सांस्य इति पुरुषनिमित्तेयं संज्ञा, संख्यस्य इमे सांख्याः, तालव वा शकारः, शङ्कानामाऽऽदिपूरुषः।

क्रमायातं जैनमतोद्देशमाह अधुनेत्युत्तरार्द्धेन सम्बध्यते। अधुना इदानीं जैनदर्शनसंक्षेपः कथ्यते कथंभूत इति ? सुविचारका सुष्ठ शोभनो विचारोऽर्थोऽस्यास्तीत्यर्थं मतुप्। सुविचारवानिति साभिप्रति सत्य व धर्मं को परम साक्षात्कार कर लिया था; अतः उनके गंभीर पदम् । अपरदर्शनानि हि -

प्राणं मानवो धर्मः साङ्गो वेदिश्चिकित्सितम्। आज्ञासिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि हेत्रभिः।। इत्याद्युक्त्या न विचारपदवीमाद्रियन्ते । जैनस्त्वाह-

अस्ति वक्तव्यता काचित्तेनेदं न विचार्यते। निर्दोषं काञ्चनं चेत्स्यात्परीक्षाया विभेति किम् ॥

इति युक्तियुक्तविचारपरम्परापरिचयपथपथिकत्वेन जैनो युक्तिमार्ग-वावगाहते, न च पारम्पर्यादिपक्षपातेन युक्तिमुल्लङ्घयति परमार्हतः,

> पक्षपातो न मे वीरे न द्वेषः कपिलादिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः ॥

इत्यादिहेतुहेतिशतनिरस्तविपक्षप्रसरत्वेन 'सुविचारवान्' इत्यसाः रणविशेषणप्रसरणं ज्ञेयमिति ।।४४।।

अन्वयः - एवं सांख्यमतस्यापि समासः कथितः, अधुना सुविचारवान् दर्शन संक्षेप: कथ्यते ॥ ४४ ॥

सुधा - एवं-पूर्वोक्तप्रकारेण, सांख्यमतस्य = कपिलदर्शनस्य, अपि = च, ासः=संक्षेप:, कथित:=उक्तः । अधुना=इदानी, सुविचारवान्--सुब्हु=शोभनो बारोऽर्थोऽस्यास्तीत्यर्थः, जैनदर्शनसंक्षेपः -जैनमतसमासः, कथ्यते - निगद्यते ॥४४॥

पदार्थ - एवम् = इस प्रकार । सांख्यमतस्य = सांख्य दर्शन का । अपि = भी । ास:=संक्षेप में वर्णन । कथित:=िकया गया । अधुना=अब । सुविचारवान्= दर विचारों से युक्त । जैनदर्शनसंक्षेपः≔जैनदर्शन का संक्षेप । कथ्यते≕कहा ता है ॥ ४४ ॥

भाषाप्रकाश -- बौद्धदर्शन एवं न्यायदर्शन का संक्षेप में वर्णन करने के गत् सांरुयदर्शन का भी संक्षिप्त वर्णन किया गया। अब इसके आगे जैनदर्शन मंक्षिप्त वर्णन किया जायगा। जैनदर्शन सुन्दर बिचारोंसे युक्त अत्यन्तः खपूर्ण दर्शन है।

प्रश्न - जैनदर्शन को सुविचारतान क्यों कहा गया?

उत्तर-जैनदर्शन के विचारों की स्थापना चौबीस तीथं द्धरों के प्रवचन जैनमत के तीर्थं ड्कूर परम प्रबुद्ध व परमाहंत थे, उन्होंने संयम व कठोर प्रवचन के आधार पर जैनदर्शन अत्यन्त सुविचारों से युक्त है। सभी ह्नार परम आप्त महापुरुष थे। उनकी वाणी में विश्व, धर्मव परम सत्य का बोत-प्रोत था।

जैनदर्शन के सुविचारवान होने का दूसरा कारण यह भी है कि यह अत्यत्। समन्वयवादी व उदार दर्शन है। जैनमत में तो माना गया है कि -

> अस्तिवक्तव्यता काचित्तेनेदं विवायंते। निर्दोषं काञ्चनं चेत्स्यात् परीक्षा या विभेति किम्।।

यदि कोई सत्य पर आधारित वक्तव्य है तो उसका बैठकर विचार स्थी नहीं कर लेते ? यदि सोना निर्दोष है तो उसे कसौटी पर रख करके परीक्षा करने से क्यों डरते है ?

> पक्षपातो न मे वीरे न द्वेष: कपिलादिष्। युक्तिमद्ववनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः ।।

जैनदर्शन में न तो जैनधर्मका पक्षपात किया गया है और न ही सांख्य आदि दर्शनों से कोई द्वेष या विरोध है। जो बात तर्क व प्रमाणों से सिद्ध है वही माना जाता है। जैनदर्शन का यह सबसे बड़ा उदार विचार है, जिसके आधार पर ही इसे सुविचारवान कहा गया है। जैनदर्शन अत्यन्त स्वतन्त्र दर्शन है, जहाँ न तो दुराग्रह कलशब्दरचोभयत्र सम्बध्यते, केवलिमन्द्रियादिज्ञानानपेक्षं ज्ञानं दर्शनञ्च है और न ही किसी प्रकार के अन्धविश्वास का स्थान है । तर्क व तपोबल के द्वारा जिन स्थेति, केवलज्ञानकेवलदर्शनात्मको हि भगवान् करतलकलितविमलमुक्ता-सत्यों का साक्षात्कार किया जाता है, उन्हीं की सिद्धान्त रूप में मान्यता है। अर्थ दर्शन के सिद्धान्त यदि सत्य की कसौटी पर खरे उतरते हैं तो वह भी आदरणीय है। इसमें तर्क व विचार को मान्यता दी गई है। ।४४।।

जिनेन्द्रो देवता रागद्वेषविवर्जितः । तत्र क्वेवलज्ञानदर्शनः ॥४४॥ हतमोहमहामल्लः सुरासुरेन्द्रसम्पूज्यः सद्भूतार्थोपदेशकः । कुत्स्नकर्मक्षयं कृत्वा सम्प्राप्तः परमं पदम् ॥४६॥

तदेवाह - जिनेन्द्रो देवतेत्यादिना ।

तत्र तस्मिन् जैनमते जिनेन्द्रो देवता कृत्स्नकर्मक्षयं कृत्वा परमं पूर सम्प्राप्त इति सम्बन्धः, जैनेन्द्र इति जयन्ति रागादीनिति जिनाः सामान्य केवलिनस्तेषामिन्द्रः स्वामी ताद्शासद्शचतुस्त्रिशदतिशयसम्पत्सहित जिनेन्द्रो देवता दर्शनप्रवर्तक आदिपुरुष, एष कीद्कु शिवं सम्प्राप्त इति परासाधारणानि विशेषणान्याह—रागद्वेषविवर्णित इति । रागः सांसारिक स्नेहोऽनुग्रहलक्षणः, द्वेषो वैराग्याद्यनुबन्धान्निग्रहलक्षणः, ताभ्यां विवर्जिती रहितः। एतावेव दुर्जयौ दुरन्तभवसम्पातहेतुतया च मुक्तिप्रतिरोधकौ सम्बन्धात्, न तेन सहकारिणोऽपेक्ष्यन्ते, अपि तु कार्यमेव सहकारिष्वसत्स्व-प्रसिद्धी, यदाह -

को दुःखं पाविज्जा कस्स न सुक्खेहि विम्हहो हज्जा। को अन लभेज्ज मुक्खं रागद्दोसा जइ न हुज्जा।। (को दु:खं प्रानुयात् कस्य न सौख्यैर्विस्मयो भवेत्। करच न लभेत मोक्षं रागद्वेषौ यदि न भवेताम् ॥)

तथा हतमहामोहमल्लः मोहनीयमकर्मोदयाच्च हिंसाऽऽत्मकशास्त्रे-बीऽपि मुक्तिकाङ्क्षणादिव्यामोहो मोहः स एव दुरुर्जेयत्वान्महामल्ल इव हामल्लः, हतो मोहो महामल्लो येनेति स तथा, रागद्वेषमोहसद्भावादेव चान्यतीर्थाधिष्ठातारो मुक्त्यङ्कतया प्रतिभासन्ते, तत्सद्भावश्च तेषु ज्ञेय एव । यदुक्तम् —

रागोऽङ्गनासङ्गमनानुमेयो द्वेषो द्विषां दारणहेतिगम्यः। मोहः कुवृत्तागमदोषसाध्यो नो यस्य देवस्य स चैवमर्हन् ।।

इति रागद्वेषमोहरहितो भगवान्, तथा केवलज्ञानदर्शनः, धवखदिर-काशदिव्यक्तिविशेषावबोधो ज्ञानम्, वनमिति सामान्यावबोधो दर्शनम्, लवद् द्रव्यपर्यायविशुद्धमिखलिमदमनवरतं जगत्स्वरूपं पश्यतीति केवल-नदर्शन इति पदं साभिप्रायम्, अन्यस्य हि प्रथमं दर्शनमुत्पद्यते, ततो नि, केवलिनस्त्वादौ ज्ञानं ततो दर्शनमिति ।

सुरासुरेन्द्रसम्पूज्यः सेवाविधानसावधाननिरन्तरढौकमानदासायमान-द्धानववन्दनीयः; तादृशैरपि पूज्यस्य मानवतिर्यंकुखेचरकिन्नरनिकरसं-षत्वमानुषङ्गिकमिति।

तथा सद्भूतार्थोपदेशकः सद्भूतार्थान् द्रव्यपययिकपान् नित्यानित्यसा-त्यविशेषसदसदभिलाप्याद्यनन्तधर्मात्मकान् पदार्थानूपदिशति, वस्तुनस्तावदर्थक्रियाकारित्वं लक्षणं, तच्च नित्यैकान्ते न घटते, अप्रच्यू तुत्पन्नस्थिरैकरूपो हि नित्यः स च क्रमेणार्थक्रियां कूर्वीताक्रमेण वा, बोन्यव्यतिरिक्तधर्माणामर्थानां प्रकारान्तरेणोत्पादाभावात्, तत्र न क्रमेण हि कालान्तरभाविनीः क्रियाः प्रथमक्रियाकाल एव प्रसह्य कुर्यात् समर्थस्य क्रिक्षेपायोगात्, कालक्षेपिणो वा सामर्थ्याप्राप्तेः, समर्थो हि तत्सहकारिसः धानेन तमर्थं करोतीति चेद् ?

न, तस्य सामर्थ्यमपरसहकारिसापेक्षवृत्तित्वात् 'सापेक्षमसमर्थमि'ति तमपेक्षत इति चेत्?

तिस्क स भावोऽसमर्थः समर्थो वा. समर्थश्चेतिक सहकारिप्रेक्षणादी तान्यपेक्षते न पुनर्झंटिति घटयति ।

ननु समर्थमिष बीजिमलाजलानिलादिसहकारिसहितमेवाङ्कुरं करो नान्यथा, तर्दिक बीजस्य सहकारिभिः किश्विदुपिक्रियते न वा, यदि नोपिक्रिय तदा सहकारिसन्निधानात्प्रागिव कि न सोऽर्थक्रियायामुदास्ते, उपिक्रिय चेत्स, तर्हि तैरुपकारो भिन्नोऽभिन्नो वा क्रियत इति वाच्यम्, अभेदे साम क्रियत इति लाभिमच्छतो मूलक्षतिरायाता, कृतकत्वेन तस्यानित्यत्वापते भेदे सित कथं तस्योपकारः, किं न सह्यविन्ध्यादेरिष ।

तत्सम्बन्धात्तस्यायमिति चेद् ? उपकार्योपकारकयोः कः सम्बन्धः तावत्संयोगो द्रव्ययोरेव तस्य भावात्. अत्र तूपकार्यं द्रव्यमुपकारश्च क्रियेति न संयोगो, नापि समवायः, तस्यैकत्वाद् व्यापकत्वाच्च प्रत्यासत्तिविष्ठकप् भावेन सर्वत्र तुल्यत्वाद् न नियतैः सम्बन्धिभिः सम्बन्धो युक्तः, नियतः म्बन्धिसम्बन्धे चाङ्गीक्रियमाणे तत्कृतोपकारोऽस्य समवायस्याभ्युपगन्तव्य तथा च सत्युपकारस्य भेदाभेदकल्पना तदवस्थैव।

उपकारस्य समवायादभेदे समवाय एव कृतः स्यात्, भेदे पुनर्रा समवायस्य न नियतसम्बन्धे सम्बन्धत्वं, तन्नैकान्तिनित्यो भावः क्रमेणार्थक्रिय कुरुते नाप्यक्रमेण, न ह्ये को भावः सकलकालभाविनीर्युगपत्सर्वाः क्रिया करोतीति प्रातीतिकं, कुरुतां वा तथाऽपि स द्वितीयक्षणे किं कुर्यात्, कर्रा वा क्रमपक्षभावी दोषः; अकरणे त्वर्थक्रियाकारित्वाभावादवस्तुत्वप्रसम्बद्धत्येकान्तिन्त्या क्रमाक्रमाभ्यां व्याप्ताऽर्थक्रिया व्यापकानुपलिध्यबला व्यापकिनिवृत्तौ निवर्तमाना व्याप्यमर्थक्रियाकारित्वं निवर्त्यात, अर्थक्रियाकारित्वञ्च निवर्तमानां स्वव्याप्यसत्त्वं निवर्त्यतीति नैकान्तिनत्यपक्षे युक्तिक्षमः।

एकान्तानित्यपक्षोऽपि न कक्षीकरणाईः, अनित्यो हि प्रतिक्षणविनाशी स च न क्रमेणार्थिक्रियासमर्थो देशकृतस्य कालकृतस्य च क्रमस्यैवाभावात् क्रमो हि पौर्वापर्यं, तत्क्षणिकस्यासम्भवि, अवस्थितस्यैव हि नानादेशकाल व्याप्तिदेशकमः कालक्रमश्चाभिधीयते, न चैतस्मिन् विनाशिनी साऽस्ति यदाहः

यो यत्रैव स तत्रैव यो यदैव तदैव सः। न देशकालयोर्व्याप्तिभावानामिह विद्यते।। न च सन्तानापेक्षया पूर्वोत्तरक्षणानां क्रमः सम्भवति, सन्तानस्या-स्तुत्वात्, वस्तुत्वेऽपि तस्य यदि क्षणिकत्वं न तर्हि क्षणेभ्यः किचिद्विशेषः, व्याक्षणिकत्वं तर्हि समाप्तः क्षणभङ्गवादः, नाप्यक्रमेणार्थक्रिया क्षणिके स्भवति, स ह्यो को बीजपूरादि रूपादिक्षणो युगपदनेकान् रसादिक्षणान् जन-निकेन स्वभावेन जनयेद् नानास्वभावैर्वा, यद्येकेन तदा तेषां रसादिक्षणा-ग्रमेकत्वं स्वादैकस्वभावानन्यत्वात् ।

अथ नानास्वभावैर्जनयति किश्विद्रपादिकमुपादानभावेन किश्विद्रसादिकं हिकारित्वेनेति, ते तिंह स्वभावास्तस्यात्मभूता अनात्मभूता वा, जात्मभूता वेतत्वात्मभूता स्वभावत्वहानिः, यद्यात्मभूतास्तिह तस्यानेकत्वमनेकस्व-पावत्वात्, स्वभावानां वैकत्वं प्रसज्येत, तदव्यतिरिक्तत्वात्तेषां तस्य केत्वाद्

अथ य एवैकत्रोपादानभावः स एवान्यत्र सहकारिभाव इति न वभावभेद इष्यते ? तर्हि नित्यस्यैकरूपस्य क्रमेण नानाकार्यकारिणः वभावभेदः कार्यसाङ्कर्यं च कथमिष्यते क्षणिकवादिना ।

अथ नित्यमेकस्वरूपत्वादक्रमम्, अक्रमाच्च क्रमिणां नानाकार्याणां यमुत्पत्तिरिति चेद् ? अहो स्वपक्षपाती देवानाम्प्रियः, यः खलु स्वयमेकस्मान्दंशाद्रपादिक्षणलक्षणात्कारणाद्युगपदनेककारणसाध्यान्यनेककार्याण्यङ्गीकुर्णाणेऽपि, परपक्षे नित्येऽपि वस्तुनि क्रमेण नानाकार्यकरणेऽपि विरोधमुद्भावित तस्मात्क्षणिकस्यापि भावस्याक्रमेणार्थक्रिया दुर्घटा इत्यनित्येकान्तादिषि माक्रमयोनिवृत्त्येव व्याप्याऽर्थक्रिया व्यावर्तते, तद्वचावृत्तो च सत्त्वमिष्यापकानुपलम्भवलेनेव निवर्तत इत्येकान्तानित्यवाद्यो न रमणीयः।

स्याद्वादे तु पूर्वोत्तराकारपरिहारस्वीकारस्थितिलक्षणपरिणामेन वानामर्थक्रियोपपत्तिरविरुद्धा ।

न चैकत्र वस्तुनि परस्परविरुद्धधर्माध्यासयोगादसन् स्याद्वाद इति गच्यम् ? नित्यपक्षानित्यपक्षविरुक्षणस्य कथन्त्रित्सदसदात्मकस्य पक्षान्तरः गङ्गीकियमाणत्वात् तथैव च सर्वेरनुभवादिति । तथा च पठन्ति—

भागे सिंहो नरो भागे योऽर्थो भागद्वयात्मकः।
तमभागं विभागेन नरसिंहं प्रचक्षता। इति

तया सामान्यैकान्तं, विशेषैकान्तं, भिन्नौ सामान्यविशेषौ, चेत्थं राचष्टे, तथा हि—विशेषाः सामान्याद्भिन्ना अभिन्ना वा. भिन्नाइचेन्म-कुजटाभारानुकाराः, अभिन्नाइचेत्तदेव तत्स्वरूपवदिति सामान्यैकान्तः ।

सामान्यैकान्तवादिनस्तु द्रव्यास्तिकनयानुपातिनो मीमांसकभेद अदैतवादिनः सांख्याञ्च।

पर्यायनयान्वियनो भाषन्ते विविक्ताः क्षणक्षयिणो विशेषा एव परमानि सामान्येऽपि तद्ग्राहको बोधो विविक्तोऽङ्गीकर्तव्यः। र्थस्ततो विष्वग्भृतस्य सामान्यस्याप्रतीयमान्दवाद् ।

न्यत्किञ्चिदेकमनुयायि प्रत्यक्षे प्रतिभासते ताद्शस्यानुभवाभावात् । त्यामान्यविशेषवादः, च पठन्ति --

> एतास् पञ्चस्ववभासिनीष् प्रत्यक्षबोधे स्फुटमङ्गुलीष् । साधारणं रूपमवेक्षते यः शृङ्कं शिरस्यात्मन ईक्षते सः ॥

इति न तेन सामान्यसाधनं न्याय्यम् ।

किन्च यदिदं सामान्यं परिकल्प्यते तदेकमनेकं वा, एकमपि सर्वंग तमसर्वगतं च, सर्वगतं चेत्कि न ब्यक्त्यन्तरालेष्विप लभ्यते, सर्वगतैकत्वाभ्य पगमे वा तस्य यथा गोत्वसामान्यं गोव्यक्तीः क्रोडीकरोति, एवं कि न घर पटादिन्यक्तीरप्यविशेषात्, असर्वगतं चेद्विशेषरूपापत्तिरभ्यूपगमबाधश्च ।

अथानेकं गीत्वाश्वत्वघटस्वादिभेदभिन्नत्वात्, तर्हि विशेषा ए स्बीकृता अन्योन्यव्यावृत्तिहेत्त्वाद्, न हि यद् गोत्वं तदश्वत्वात्मकमिति अर्थिकियाकारित्वं च वस्तुनो लक्षणं, तच्च विशेषेष्वेव स्फूटं लक्ष्यते, न हि सामान्येन काचिदर्थिकया कियते तस्य निष्क्रियत्वात, वाहदोहादिष्वर्थिकयास विशेषाणामेवोपयोगात्, तदिदं सामान्यं विशेषेभ्यो भिन्नमभिन्नं वा, भिन चेदवस्तु, विशेषविश्लेषार्थित्रयाकारित्वाभावाद्, अभिन्नं चेद्विशेषा एव तत्स्वरूपवदिति विशेषैकान्तवादः

नैगमनयानुगामिनस्त्वाहः - स्वतन्त्रौ सामान्यविशेषौ, तथैव प्रमाणैन प्रतीतत्वात्, तथा हि सामान्यविशेषावत्यन्तं भिन्नो, विरुद्धधर्माध्यासित् विरुद्धमुद्गरप्रहारजर्जरितत्वान्नोच्छ्वसितुमपि क्षमाः। त्वाद् यावेवं तावेवं यथा पाय पावको, तथा चैतो, तस्मात्तथा, सामान्यं हि गोत्वादि सर्वगतं, तद्विपरीताश्च शबलशाबलेयादयो विशेषाः, ततः कथमेषा कथिचिद्विभिन्नं, कथिचत्तदात्मकत्वाद्विसदृशपरिणामवद्, यथैव हि काचि-मैक्यं युक्तं, न सामान्यात् पृथग् विशेषस्योपलम्भ इति चेत्? कथं ति विकिष्यक्तिरुपलभ्यमाना व्यक्त्यन्तराद्विशिष्टा विसद्शपरिणामदर्शनादवितष्ठते, तस्योपलम्भ इति वाच्यम् ?

सामान्यव्याप्तस्येति चेद ? न, तर्हि स विशेषोपलम्भः, सामान्यस्यापि तेन ग्रहणात्, ततश्च तेन बोधेन विविक्तविशेषग्रहणाभावात् तद्वाचकं ध्वति तत्साध्यं च व्यवहारं न प्रवर्तयेत् प्रमाता, न चैतदस्ति विशेषाभिधानव्यत

ह्रियोः प्रवृत्तिदर्शनात्, तस्माद्विशेषमभिलषता तत्र व्यवहारं प्रवर्तयता द्याहको बोधोऽभ्युपगन्तव्यः।

एवं सामान्यस्थाने विशेषशब्दं विशेषस्थाने च सामान्यशब्दं प्रयुञ्जा-

तस्मात्स्वस्वग्राहिणि ज्ञाने पृथक् प्रतिभासमानत्वाद् द्वावपीतरेतरिव-न हि गवादिव्यक्त्यनुगमकाले वर्णस्थानात्मकं व्यक्तिरूपमवहाया किलितो, ततो न सामान्यविशेषात्मकत्वं वस्तुनो घटत इति स्वतन्त्रः स्वतन्त्रसामान्यविशेषदेशका नैगमनयानुरोधिनः गणादा आक्षपादाश्च।

तदेतत्पक्षत्रयमपि क्षोदं न क्षमते, प्रमाणबाधितत्वात् । सामान्यविशे-गिभयात्मकस्यैव वस्तुनो निर्विगानमनुभूयमानत्वाद् वस्तुनो हि लक्षणमर्थं-एकाकारपरामर्शप्रत्ययस्तु स्वहेतुदत्तशक्तिभ्यो व्यक्तिभ्य एवोत्पचतिभ्याकारित्वं, तच्चानेकान्तवाद एवाविकलं कलयन्ति परीक्षकाः । तथा हि — ौरित्युक्ते खुरककुदलाङ्गृलसास्नाविषाणाद्यवयवसम्पन्नं वस्तूरूपं सर्वव्य-स्यनुयायि प्रतीयते तदा महिष्यादिव्यावृत्तिरि प्रतीयते, यत्रापि च शबला रित्युच्यते, तत्रापि च यथा विशेषप्रतिभासस्तथा गोत्वप्रतिभासोऽपि स्फूट (व, शबलेति केवलविशेषोच्चारणेऽप्यर्थात्प्रकरणाद्वा गोत्वमनुवर्तते; अपि शबलत्वमिप नानारूपं तथा दर्शनात् ततो वक्त्रा शबलेत्युक्ते क्रोडीकृत-बलसामान्यं विवक्षितगोव्यक्तिगतमेव शबलत्वं •यवस्थाप्यते; तदेवमाबाल-पालं प्रतीतप्रसिद्धेऽपि वस्तुनः सामान्यविशेषात्मकत्वे तदुभयैकान्तवादः क्रापमात्रं, न हि क्वचित् कदाचित् केनचित् किन्धित्सामान्यं विशेषविना-तमनुभूयते, विशेषा वा तद्विनाकृताः । यदाहुः—

द्रव्यं पर्यायवियुतं पर्याया द्रव्यवर्जिताः। नव कदा केन किरूपा दृष्टा मानेन केन च ॥इति ॥

केवलं दूर्णयबलप्रभावितप्रबलमितव्यामोहादेकमपलप्यान्यद् व्यवस्था-प्यन्ति कुमतयः, सोऽयमन्धगजन्यायः।

येऽपि च तदेकान्तपक्षोपनिपातिनः प्रागुक्तदोषास्तेऽप्यनेकान्तवादप्र

स्वतन्त्रसामान्यविशेषवादिनस्त्वेवं प्रतिक्षेप्याः—सामान्यं प्रतिव्यक्ति तथा संदुशपरिणामात्मकसामान्यदर्शनात्समानेति, तेन समानो गौरम, सोऽनेन समान इति प्रतीतेः।

ष० द०-१०

न चास्य व्यक्तिस्वरूपादभिन्नत्वात्सामान्यरूपताव्याघातः, रूपादीनामि व्यक्तिस्वरूपादिभिन्नत्वमस्ति, न च तेषां गुणरूपताव्याघात कथि द्विद्वयतिरेकस्तु रूपादीनामिव सद्शपरिणामस्याप्यस्त्येव पृथगव्यपरे शादिभाक्तवाद विशेषा अपि नैकान्तेन सामान्यात्प्रथम् भवितुमहीन्ति, यत यदि सामान्यं सर्वगतं सिद्धं भवेत्तदा तेषामसर्वगतत्वं, ततो विरुद्धधर्माध्यास स्यात्।

न च तस्य तित्सद्धं, प्रागुक्तयुक्त्या निराकृतत्वात् सामान्यस्य विशेषा णाञ्च परस्परं कथञ्चिदव्यतिरेकेणैकानेकरूपतया व्यवस्थितत्वाद विशेषेभ्यो व्यतिरिक्तत्वाद्धि सामान्यमप्यनेकमिष्यते, सामान्यात्त विशेषाणामव्यतिरेका तेऽप्येक रूपा इत्येकत्वं च सामान्यस्य संग्रहनयार्पणात्सर्वत्र विज्ञेयम्, अनेकत च प्रमाणापंणात् तस्य सद्शपरिणामरूपस्य विसद्शपरिणामवत् प्रतिव्यक्तिया (एको भावः सर्वथा येन दृष्टः सर्वे भावाः सर्वथा तेन दृष्टाः । भेदात्।

एवं चासिद्धं सामान्यविशेषयोः सर्वथा विरुद्धधर्माध्यासितत्वं कथि ध्यासस्य कथिञ्जद्भेदाविनाभूतत्वात् पाथःपावकदृष्टान्तोऽपि साध्यसाधनः भिलाप्यानभिलाप्यात्मकमप्यूह्यमिति । विकल:, तयोरपि कथि चिह्न द्विष्ठ द्विष्ठ मध्यासितत्वेन भिन्नत्वेन च स्वीकारात पुनस्तद्वैपरीत्यमिति तथा च कथं न सामान्यविशेषात्मकत्वं वस्तुनो घटा इति । उक्तं च-

दोहि विण एहि पणीयं सत्थमुल्गेण तहवि मिच्छत्तं। अण्णोणणिरवेक्खं ॥ जं सविसयप्पहाणत्तणेण (द्वाभ्यामि नयाभ्यां प्रणीतं शास्त्रमुलुकेन तथाऽपि मिथ्यात्वम्। यत्सविषयप्रधानत्वेनान्योन्यनिरपेक्षम् ॥)

तथा - निर्विशेषं हि सामान्यं भवेत्खरविषाणवत् । सामान्यरहितत्वेन विशेषास्तद्वदेव हि।।

तथैकान्तसत्त्वमेकान्तासत्त्वं च वार्त्तमेव, तथा हि - सर्वभावानां हि सदसदात्मकत्वमेव स्वरूपम्, एकान्तसत्त्वे वस्तुनो वैस्वरूप्यं स्याद्, एकान्ता सत्त्वे च नि:स्वभावता भावानां स्यात्, तस्मात्स्वरूपेण सत्त्वात् पररूपेण चासत्त्वात् सदसदात्मकं वस्तु सिद्धम् । यदाहुः--

सर्वमस्ति स्वरूपेण पररूपेण नास्ति च। अन्यथा सर्वसत्त्वं स्यात स्वरूपस्याप्यसम्भवः ॥इति॥

ततश्चैकस्मिन् घटे सर्वेषां घटव्यतिरिक्तपदार्थानामभावरूपेण वत्तेर-कान्तात्मकत्वं घटस्य सूपपादम्, एवं चैकस्मिन्नर्थे ज्ञाते सर्वेषामर्थानां ज्ञानं र्वपदार्थपरिच्छेदमन्तरेण तन्निषेधात्मन एकस्य वस्तुनो विविक्ततया रिच्छेदासम्भवात । आगमोऽप्येवमेव व्यवस्थितः—

> एगं जाणइ सो सब्वं जाणइ। जो सव्वं जाणइ सो एगं जाणइ'।। (य एकं जानाति स सर्वं जानाति। यः सर्व जानाति स एकं जानाति।।)

सर्वे भावाः सर्वथा येन दृष्टा एको भावः सर्वथा तेन दृष्टः ।)

इति सुघटं सदसदनेकान्तात्मकं वस्तु, अनयैव भङ्गचा स्यादस्ति द्विषद्धधर्माध्यासितत्वं चेद् विवक्षितं तदाऽस्मत्पक्षप्रवेशः, कथिचिद्विषद्धधर्मी यान्नास्ति स्यादवक्तव्यादिसप्तभङ्गीविस्तरस्य जगत्पदार्थसार्थव्यापकत्वाद

सद्मुतार्थोपदेशकः कृत्स्नकर्मक्षयं कृत्वेति । कृत्स्नानि सर्वाणि घात्य-पयस्त्वपावकत्वादिना हि तयोविरुद्धधर्माध्यासो भेदरच, द्रव्यत्वादिना शतीनि यानि कर्माणि जीवभोग्यवेद्यपुद्गलास्तेषां क्षयं निर्जरणं विधाय; रमं पदं सम्प्राप्तः।

> अपरे हि सौगतादयो मोक्षमवाप्यापि तीर्थनिकारादिसम्भवे भयो यो भवमवतरन्ति । यदाहः—

> > ज्ञानिनो धर्मतीर्थस्य कर्तारः परमं पदम्। गत्वा गच्छन्ति भयोऽपि भवं तीर्थनिकारतः । इति ।।

न ते परमार्थतो मोक्षगतिभाजः कर्मक्षयाभावाद, न हि तत्त्वतः र्मक्षये पुर्नेभवावतारः । यदुक्तम् —

दग्धे बीजे यथाऽत्यन्तं प्रादुर्भवति नाङ्कूरः। कर्मबीजे तथा दग्धे न रोहति भवाङ्कुरः ॥ इति ॥ अर्हेश्च भगवान् कर्मक्षयपूर्वमेव शिवपदं प्राप्त इति ॥४५-४६॥ अन्वय: — तत्र रागद्वेषविवर्जितः हतमोहमहामल्लः केवलज्ञानदर्शनः रासुरेन्द्रसंपूज्य: सद्भतार्थोपदेशक: जिनेन्द्र: देवता कृत्स्नकर्मक्षयं कृत्वा परमं पदं म्त्राप्त: ॥४५-४६॥

स्धा-तत्र-जैनमते, रागद्वेषविवजितः-रागः सुखानुशयी रागः रज्यते सुखार्येष्वनेनेति सां शारिकस्नेहानुलक्षणः, दुःखानुशयी द्वेषः, द्वेष्टि दुःखार्थेष्वनेनेति वैराग्याद्यनुबन्धान्निग्रहलक्षणो वा ताभ्यां विवर्णितो रहितः, हतमोहमहामल्लः - हतः =जित:, मोह:=विषयेषु हिंसात्मकशास्त्रेंभ्यो मुक्तिकाङक्षणादिव्यामोह: विषये विमुद्धत्वेनातिप्रसिवतः सम्मोहनञ्च, महा=अतिमहान्, मल्लः=दुर्जयः, स एव मोह दुर्जेयत्वान्महामल्ल:, हतो मोहो महामल्लो येनेति सः इति रागद्वेषमोहरहिती भगवान्; केवलज्ञानदर्शनः — व्यक्तिविशेषावबोधा ज्ञानम्, सामान्यावबोधो दर्शनम् केवलिमिन्द्रियादिज्ञानानपेक्षं ज्ञानं दर्शनञ्च यस्येति द्रब्यपय्यीयविश्द्धमिखल मिदमनवरतं जगतस्वरूपं पश्यतीति केवलज्ञानदर्शन:. अन्यस्य प्रथमं दर्शनम्हपूर्व ततो ज्ञानम्, केवलिनस्त्वादौ ज्ञानं ततो दर्शनमिति । सुरासुरेन्द्रसंपूज्य:=देवदानव वन्दनीयः, सद्भूतार्थोपदेशकः —सद्भूतार्थान् =द्रव्यपर्यायरूपान् नित्यानित्यसामान्य विक पापीयान है। महर्षि गोतम ने कहा भी है —तेषां मोहः पापीयान् आमूद-विशेषसदसदिभिलाप्याद्यनन्तधर्मात्मकान् पदार्थानुपदिशति यः स अर्थक्रियाकारित्वापतरोत्पत्तेः" अर्थात् मोह सभी दोषों से अधिक पापीयान् है, क्योंकि मोह से युक्त वस्तुन: लक्षणम् । जिनेन्द्रः देवता-दर्शनप्रवर्तकः, जयन्ति रागादीनि ये ते जिना तेषामिन्द्रः जिनेन्द्रः, दर्शनप्रकाशकः प्रवर्तक आदिपुरुषः यः कुत्स्नकमंक्षयं —कुत्स्नाति । इसत्यन्त बलवान है । इस दर्शन के उपदेशक देवता ने मोह को नष्ट कर दिया =सर्वाणि पुण्यापुण्यकर्माणि, क्षयं=नाशं, निर्जरणं कृत्वा=विधाय, परमं पदं=मोह्नण, इसीलिए उन्हें 'हतमोहमहामल्लः' कहा गया है। सग्प्राप्तः ≕लब्धवान् । यथाहि —

दग्धे बीजे यथाऽत्यन्तं प्राद्भेवति नाङक्र:।

कमंबीजे तथा दग्धे न रोहति भवाङ्कूर: ।। इति ४५-४६ ॥

पदार्थ-तत्र-जैनमत में। रागद्वेषविवर्जित:=राग और द्वेष से रहित। हतम हमहामल्ल:=मोहरूपी प्रबल शत्र को नष्ट करनेवाले । केवलज्ञानदर्शन:=केवल ज्ञात दृष्टि वाले । सुरासुरेन्द्रसंपूज्य:≖सुर और असुर दोनों के अधिपतियों द्वारा पूजित हैया गया, यही केवलज्ञानदर्शन है । ज्ञानदृष्टि से पदार्थों का साक्षात्कार व अनुभव सद्भूतार्थोपदेशक:=नित्य-अनित्य, सामान्य-विशेष, सत्-असत्, अनन्त धर्म वानरना केवलज्ञानदर्शन है। ऐसे परमार्हेत, जिन्होंने ज्ञानपूर्वक तपोबल और योगबल पदार्थों के उपदेशक। जिनेन्द्र:=जिनेन्द्र देवता, जैन दर्शन के संस्थापक हैं, जिन्हों अध्यात्म का साक्षात्कार कर लिया है उनको दिव्य दृष्टि प्राप्त हो जाती है। कुत्स्नकर्मक्षयं कृत्वा चसम्पूर्ण पुण्यापुण्य कर्मों का नाश करके। परमं पदंचप्रकृ ज्ञाननेत्र से ही सभी पदार्थों को देखते व अनुभव करते हैं। उनका अनुभव पद (मोक्ष) को । संप्राप्त:=प्राप्त किया ॥४५-४६॥

भाषाप्रकाश— जैनमत आदि तीर्थ-दूर ऋषभदेव के द्वारा प्रारम्भ किया केवल ज्ञान-दृष्टि को ही रखने वाले थे। गया । उनके अनन्तर समय-समय पर और भी तीर्थं द्भार हुए, जिन्होंने मोक्षमार्गं प्रचार किया। उनके पश्चात उन्हीं के प्रवचन के आधार पर जैनदर्शन की स्थाप की गई, जिसका सर्वप्रथम ग्रन्थ उमास्वाति का बनाया हुआ तत्त्वाधिगम सूत्र है इसे व्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही समान रूप से मानते हैं। इसके अतिरि अकलंक का राजवातिक, स्वामी विद्यानन्द का इलोकवातिक एवं समन्तर्भ विरचित आप्तमीमांसानामक ग्रन्थ भी अस्यन्त प्रसिद्ध हैं।

तीर्थं इरों के द्वारा स्थापित जैनदर्शन अत्यन्त पवित्र विचारों पर आधारित इस दर्शन के वक्ता की निम्नलिखित विशेषताएँ हैं-

- 9. वे राग एवं द्वेष दोनों से रहित थे। न तो उनमें राग था और न ही तसी के प्रति द्वेष की कोई भावनाथी। न तो उनमें संसार के प्रति प्रेम थाऔर ही उसके प्रति द्वेष का भाव था। राग और द्वेष दोनों ही।दो । है । इच्छित वस्तु के ति राग का भाव होता है और उसमें बाधक के प्रति द्वेष का भाव होता है। राग 🕠 विकार काम है और द्वेष का विकार क्रोध होता है। यह दोनों दोष प्राणियों निरन्तर सन्तप्त करते रहते हैं। जो इनसे रहित है वही परमाईत है।
- २. हतमोहमहामल्ल: मोह तीसरा दोष है, जो कि यह राग द्वेष से भी गणी में सभी दोष आ जाते हैं। इसीलिए इसे महामल्ल की उपाधि दी गई है।
- ३. जितेन्द्र की तीसरी विशेषता है-केवलज्ञानदर्शनः । किसी पदार्थं को कोषतापूर्वक जानना ज्ञान होता है और इन्द्रियों द्वारा सामान्य रूप में अनुभव रना ही दर्शन कहलाता है।

जिसे बुद्धि के द्वारा जाना गया हो उसी का योगबल व तपोबल से साक्षात्कार ामान्य लोगों की भौति इन्द्रियजन्य अनुभव नहीं होता और इस दर्शन के संस्थापक

- ४. संस्थापक की चौथी विशेषता है --सुरासुरेन्द्रसम्पूज्यः' अर्थात् देवताओं उपदेश दिया । महावीर स्वामी अन्तिम तीर्थंङ्कर हुए, जिन्होंने इस मत का विशेष्वं दानवों के शिरोमणि दिन-रात जिनकी पूजा व वन्दना करते थे । देवता इसिलए जा करते थे, क्योंकि वे परमार्हत जीवन्मुक्त एवं दिब्य गुणों से युक्त थे और दानव सिलिए पूजा करते थे, क्योंकि वे दिव्य शक्तियों से युक्त थे। असुर दिब्य गुणों 🐧 पूजा नहीं करते, अपित् शक्ति की पूजा करते हैं।
  - ५. सद्भुतार्थोपदेशक: -- जैन दर्शन के प्रवर्तक की पाँचवीं विशेषता यह है वे नित्यानित्य सभी पदार्थों के यथार्थ स्वरूप के उपदेशक थे। भौतिक पदार्थों

से परम सुक्ष्म अध्यात्मतत्त्वपर्यन्त पदार्थों का उन्होंने अपनी दिव्य दृष्टि व योग वर्ष हा संयोग । निर्जरा कर्मपरमाणुओं से जीव का छट जाना ही निर्जर कहलाता है । के द्वारा साक्षात्कार करके उनका उपदेश दिया।

६ छठीं विशेषता यह है कि उन्होंने अपने दिव्य ज्ञान, तप व योग के द्वारा खरोक्त नव तत्त्व माने गए हैं ।। ४७ ।। सम्पूर्ण पूज्य पापरूप कर्मों का नाश कर दिया था अर्थात कर्मबन्धन से वे मुक्त थे।

७. सातवीं विशेषता उनमें यह थी कि उन्होंने परम पद — मोक्ष की प्राप्ति की थी। वे जीवनमूक्त थे, परम कैवल्य-प्राप्त थे, लोकोत्तर पुरुष व परमार्हत थे। इसीलिए उनकी उपाधि जिनेन्द्र की है।

उपरोक्त विशेषताओं से सम्पन्न परमार्हत द्वारा प्रवर्तित व संस्थापित जैन दर्शन अत्यन्त ही महत्त्वपूर्ण दर्शन है। यह दर्शन अलीकिक अनुभवप्रधान है, इसमें तह व युक्तियों की प्रतिष्ठा की गई है, रूढियों एवं अन्धविश्वासों की उपेक्षा को गई है सैदान्तिक उदारता है एवं सत्य के प्रति इसमें दृढ़ निष्ठा है। वह ईश्वरवाद, जिसके आधार पर अनेक कल्पनाएँ एवं अन्धविश्वास की सुब्टि की जाती है, उसकी इसमें उपेक्षा की गई है। इसमें आत्मा की सत्ता स्वीकार की गई है, जिसके अन्तर्गत अध्यात कै सभी तत्त्वों का विश्लेषण हो जाता है। तीर्थेन्द्ररों के उपदेश यद्यपि मौखिक ये परन्तु बाद में ग्रन्थों का प्रगयन किया गया और दार्शनिक धारा का विकास ताते हैं, उन्हें पाप कहते हैं। पाप से जीव का स्वाभाविक प्रकाशमय स्वरूप ढंक हुआ ।।४५.४६म

्जीवाजीवौ तथा पुण्यं पापमास्रवसंवरौ। बन्धश्च निर्जरामोक्षौ नव तत्त्वानि तन्मतेर्रा।४७॥

तत्त्रान्याह—जीवाजीवावित्यादिना।

तन्मते जैनमते, नव तत्त्वानि सम्भवन्तीति ज्ञेयम्, नामानि निगद् हेत् है। सिद्धान्येव ॥४७॥

निजंरामोक्षी नव तत्त्वानि ।। ४७ ॥

जीवतीति जीवः, तद्विपरीतः अजीवः=निष्प्राणः निश्चेष्टश्च, तथा=च, पुण्यं=सत्कम् न प्राप्त किया जाता है । सप्तभंगी न्याय इस प्रकार है :--पापं=हिंसनादिद्दकार्यः, आश्रवसंवरौ आश्रवश्च संवरश्च बन्धश्च निर्जरा मोक्षश्च नव तत्त्वानि=पदार्थाः सन्ति मन्यन्ते इति ।। ४७ ।।

पदार्थ तन्मते = जैन दर्शन में । जीवाजीवी = जीव और अजीव अर्थात चैतन और जड़। तथा=और। पूण्यं=सत्कर्म। पापम्=असत्कर्म। आश्रवसंवरी=आश्रव और संवर; जोव, कर्म और परमाणुओं की गति को आश्रय कहते हैं। आश्रव प्रवाह को रोक देना ही संवर कहलाता है । बन्ध: च≖बन्धन अर्थात् जीव और का

क्षी=मोक्ष अर्थात् कर्मपूद्गल से जन्म-मरणसे छट जाना। नव तत्त्वानि=

भाषाप्रकाश-जैन दर्शन में नव तत्त्व माने गए हैं- १ जीव, २ अजीव, पुण्य, ४. पाप, ५. आश्रव, ६. संवर, ७ बन्धन ८ निर्जर और ९. मोक्ष । मस्त दर्शन में इन्हीं नवों तत्त्वों का विशद विवेचन किया गया है 🕦

चैतन्य व ज्ञानवान तत्त्व जीव है। वह ज्ञाता, कर्ता व भोक्ता है। वह ज्ञानादि भिन्न भी है और अभिन्न भी; परिणामशील है, देव-मनुष्य-गन्धर्व-पश्च-पक्षी-कृमि-टि आदि अनेक योनियों में वह परिणत होता रहता है। चैतन्य जीव के अतिरिक्त मस्त अजीव जड़ हैं। जड़ दृश्य व ज्ञेय हैं, गतिमान एवं भोग्य हैं। जगत के सभी तत्त्व सके ही अन्तर्गत आते हैं । पृथ्वी-जल-तेज वायु-आकाश, उनके विषय, इन्द्रियाँ, शरीर दि सभी अजीव हैं। ऐसे कर्म, जो जीव को मुक्ति की ओर ले जाते हैं, जिनसे अन्त:-रुण की पवित्रता होती है, उन्हें पूण्य कहते हैं। ऐसे कर्म जिनसे जीव मुक्ति से दूर हता हुआ भवबन्धन में जकड़ता जाता है और उसका अन्त:करण मलिन होता ाता है। जीव और कर्मपरमाणुओं के संयोगको आश्रव कहते हैं और इसी से जीव वसागर में पड़ता है। आश्रव का प्रवाह जब रोक दिया जाता है। तो उसे संवर हते हैं। जब कर्म के परमाणुओं से जीव छट जाता है तो उसे निर्जर कहते हैं। व और कर्म के संयोग को बन्धन कहते हैं तथा कर्मपूदगल से जीव जब सदा के ए छूट जाता है तो उसे मोक्ष कहते हैं। आश्रव भव का हेत् है और संवर मोक्ष

सम्यग्दर्शन, ज्ञान एवं चरित्र मोक्ष के मार्ग हैं। ज्ञानपूर्वक संसार का अन्वय: तन्मते जीवाजीवौ तथा पृण्यं पापं आश्रवसंवरो बन्ध: पहितक विवेचन एवं तप-त्याग द्वारा विशुद्ध अन्तःकरण से तत्त्वों के साक्षात्कार ही सम्यग्दर्शन कहते हैं। स्याद्वाद का सत्यरूप में निरुचय करना ही ज्ञान है। सधा तन्मते=जैनदर्शने, जीवाजीवौ जीवश्च अजीवश्च जीवाजीवौ गृहाद जैनदर्शन का मुख्य सिद्धान्त है, जिसमे सप्तभंगी न्याय द्वीरा पदार्थों का

- १. स्यादस्ति=शायद है।
- २ स्यान्नास्ति=शायद नहीं है।
- ३. स्यादस्ति नास्ति च-शायद है या नहीं है।
- ४. स्यादवक्तव्य:=शायद कहने योग्य नहीं है।
- ५ स्यादस्ति चावक्तव्य:-शायद है, किन्तु कहने योग्य नहीं है।
- ६. स्यान्नास्ति चावक्तव्य: शायद नहीं है और कहने योग्य भी नहीं है।

७. स्यादस्ति च नास्ति चावक्यव्य:=शायद है भी, नहीं भी है और कहने योग्य भी नहीं है।

षडदर्शनसमूच्चय:

इन्हीं सात न्यायों से तक करके ही संसार का ज्ञान प्राप्त किया जाता है। तीर्यं दूरों के वचनों में विश्वास करना ही श्रद्धा है, जिसका जैनदर्शन में विशेष महत्त्व है।

सदाचार या शील को ही चरित्र कहते हैं। अहिंसा, सत्य, चोरी न करना, बह्मचर्य एवं अपरिग्रह (धन इकट्ठा न करना) —यह पाँच चरित्र के अंग हैं। इनकी पालन करना प्रत्येक मनुष्य के लिए आवश्यक है।

जैनमत में ईश्वर को नहीं माना गया है। इस मत में सुष्टि का कोई कर्त नहीं है, यह संसार अनादि काल से ऐसे ही चला आ रहा है। अतः इसकी रचना लिए ईश्वर को मानने की कोई आवश्यकता ही नहीं है। जो समस्त प्रकार की गति व उन्नतिका हेतु है वह धर्म है और जो निख्तिल वस्तुओं की स्थिति का कारण है व अधर्म है। जैन दर्शन में चरित्र पर अधिक बल दिया गया है। अब इसके आगे नव तस्वों की व्याख्या की जायगी ।। ४७ ।।

#### [ युग्मम् ]

तत्र ज्ञानादिधर्मभ्यो भिन्नाभिन्नो विवृत्तिमान् । कर्ताः शुभाशुभं कर्म भोक्ता कर्मफलस्य च ॥४८॥ चैतन्यलक्षणो जीवो यश्चैतद्वैपरीत्यवान्। अजीवः स समाख्यातः पुण्यं सत्कर्मपुद्गलाः ॥४९॥ जीवाजीवपुण्यतत्त्वमेवाह -- तत्रे त्यादिना ।

तत्र जैनमते. चैतन्यलक्षणो जीव इति सम्बन्धः, विशेषणान्याह-ज्ञानादिधर्मभ्यो भिन्नाभिन्न इति। ज्ञानमादिर्येषां धर्माणामि ज्ञानदर्शनचारित्ररूपा धर्मगुणास्तेभ्योऽयं जीवश्चतुर्दशभेदोऽपि कथन्त्रि द्भिन्नः कथञ्चिदभिन्न इत्यर्थः । एकेन्द्रियादिपञ्चेन्द्रियपर्यन्तेषु स्वापेक्षय ज्ञानवत्त्वमस्त्येवेत्यभिन्नत्वं ज्ञानादिभ्यः, परापेक्षया पुनरज्ञानवत्त्विमि भिन्नत्वं, लेशतश्चेत्सर्वजीवेषु न ज्ञानवत्त्वं तदा जीवोऽजीवत्वं प्राप्नुगत् तथा च सिद्धान्तः-

> सब्बजीवाणं पियणं अक्खरस्स, अणन्तओ भागो निच्च्ग्घाडिओ।

जड सो वि आवरेज्झा ता जीवो अजीवत्तं पाविज्झा। सद्धा वि मेहसमूदये होइ पहा चन्दसूराणम्।। (सर्वजीवानां प्राणानामक्षरस्य अनन्तको भागो नित्योद्धाटित: । यदि सोऽप्यात्रियेत तदा जोवोऽजीवत्वं प्राप्नयात । शुद्धाऽपि मेघसमूदये भवति प्रभा च-द्रसुर्याणाम् ।।)

तथा विवत्तिमानिति । विवृत्तिः परिणामः साऽस्यास्तीति मनुप्, स्रनरनारकतिर्यङक्ष्वेकेन्द्रियादिपञ्चेन्द्रियपर्यन्तजातिषु विविधोत्पत्तिरूपान् परिणामाननुभवति जीव इत्यर्थः। अन्यच्च शुभाशुभं कर्मं कर्त्ता, शुभं सातवेद्यम्, अशुभमसातवेद्यं, शुभञ्चाशुभञ्चेति द्वन्द्वः, एवंविधं कर्म भोक्तव्यफलकर्त्तभूतं कर्ता स्वात्मसाद्विधाता उपार्जियतेति यावद्, न च साङ्क्ष्यवदकर्ताऽऽत्मा शुभाशभाबन्धकश्चेति तथा कर्मफलम्भोक्ता न च केवलः कत्ती, किं तु भोक्ताऽपि स्वोपाजितपुण्यपापकर्मफलस्य वेदयिता न चान्यकृतस्यान्यो भोक्ता । तथा चागमः-

> जिवाणं भन्त! कि असकडे दुबखे परकडे दुक्खे तदुभयकडे दुक्खे? गोयम ! अत्तकडे दुक्खे नो परकडे दुक्खे नो तद्भयकडे दुक्खे । इति ।।

(जीवानां भदन्त ! किमात्मकृतं दुःखं परकृतं दुःखं तदुभयकृतं दुःखम् ? गोतम ! आत्मकृतं दु:खं नो परकृतं दु:खं नो तदुभयकृतं दु:खम् ।।)

कर्त्तेव भोक्ता तथा चैतन्यलक्षण इति । चैतन्यं चेतनास्वभावत्वं, तदेव लक्षणं मूलगुणो यस्येति सूक्ष्मबादरभेदा एकेन्द्रियास्तथा विकलेन्द्र-यास्त्रयः, संज्ञासंज्ञिभेदाश्च पञ्चेन्द्रियाः, सर्वेऽपि पर्याप्ता अपर्याप्ताश्चेति चतुर्दशापि जीवभेदाइचैतन्यं न व्यभिचरन्तीति ।

अथाजीवमाह — 'यश्चेतद्वेपरीत्यवानजीवः स समाख्यात' — इति। यः पुनस्तस्माज्जीवलक्षणाद्वैपरीत्यमन्यथात्वमस्यास्तीति तद्वैपरीत्यवान् विपरी-तस्वभावोऽचेतनः सोऽजीवः समाख्यातः कथितः पूर्वसूरिभिरिति, भेदाश्च धर्माधर्माकाशपूर्गलाः स्कन्धदेशप्रदेशगुणा अद्धाकेवलपरमाण्डचेति चतुर्देश जीवभेदा:।

पूर्ण्यं सत्कर्मपूद्गला इति । पूर्ण्यं नाम तत्त्वं कीद्गित्याह् - सत्कर्म-पूद्गला इति । सच्छोभनं सातवेद्यं कर्म, तस्य पूद्गला दलपाटकानि पुण्य-प्रकृतय इत्यर्थः । तादच द्वाचत्वारिशत्तद्यथा--

नरतिरिसुराउउच्चं सायं परघायआयघुज्जोयं। तित्थुस्सास्सुनिमाणं पींणदिव इरुस्सभचउरसं।। (नरतिर्यंक्सुरायुरुच्चं सातं परघातातवोद्योतम्। तीर्थोच्छासनिर्माण पञ्चेन्द्रियवज्ञर्षभचत्रस्रम्।।)

तसदसअं वन्नचऊक्कं सुरमणुअदुगंतणुपंचअं उवंगतिअं। अगुरुलहुपडमखगई बायालीस सुहपयडी।।

( त्रसदशकं वर्णचतुष्कं सुरमनुजद्विकं तनुपञ्चकमुपाङ्गित्रकम् । अगुरुलघुंप्रथमखगितद्वचित्वारिंशत् शुभप्रकृतय: ॥ )

भावार्थस्तु ग्रन्थविस्तरभयान्नोच्यत इति क्लोकार्थः ।।४४-४९ ।।

अन्वय: - तत्र ज्ञानादिधर्मभ्य: भिन्नाभिन्न: विवृत्तिमान्, शुभाशुभं कर्मं कर्ता कर्मंफलस्यस्य च भोक्ता चैतन्यलक्षण: जीवः, यः च एतत् वैपरीत्यवान् स अजीव: समाख्यातः सत्कर्मपुद्गलाः पुण्यम् ॥ ४८-४९ ॥

सुधा—तत्र=जैनमते नवतत्त्वेषु, ज्ञानादिधर्मभ्यः—ज्ञानमादिर्येषां धर्माणां ज्ञानदणंनचारित्ररूपाधर्मगुणास्तेभ्यः, भिन्नाभिन्नः=कथञ्चिद्भिन्नः कथञ्चदःभिन्न इत्यथः। एकेन्द्रियादिपञ्चेन्द्रियपर्यन्तेषु स्वापेक्षया ज्ञानवत्त्वात् ज्ञानादिभ्यः जीवस्याभिन्नत्वम्, परापेक्षया पुनरज्ञानवत्त्वमिति भिन्नत्वम्; विवृत्तिमान्—विवृत्तिः=परिणामः, सुर-नर-पशु-पक्षि-तियंङ्क्ष्वेकेन्द्रियादिपञ्चेन्द्रियपर्यन्तजातिषु विविधोत्पत्ति-रूपान् परिणामाननुभवतीत्ययः। नानायोनिषु परिणामवान्, शुभाशुभकर्मकर्ता=पृण्या-पृण्यकार्यसम्पादकः, शुभं सात्रवेद्यम् अशुभमसात्रवेद्यम्; भोक्ता=वेदयता, कर्म-फलस्य=शुभाशुभवि गकस्य च, चैतन्यलक्षणः—चैतन्यं=चेतना स्वभावत्वं मूलगुणो यस्य स, जीवः=आतमा यः च एतत्=जीवलक्षणात्, वैपरीत्यवान्=अन्यथात्वमस्यास्तीति विपरीतस्वभावोऽचेतनः सः=जीवविपरीतलक्षणः जङ्क्षभावः अचेतनः, अजीवः=न जीवतीति, समाख्यातः=व्याख्यातः, कथितः। अजीवस्य धर्माधर्माकाशपुद्गलाः चतुर्भेदाः, चतुर्देशजीवभेदाः, सत्कर्मपुद्गलाः=सच्छोभनं सात्रवेद्यं कर्म तस्य पुद्गला दलपाट-कानि पृण्यप्रकृतय इत्यर्थः। पृण्यं=पृण्यं नाम तत्त्वं भवति। पृण्यस्य द्वाचत्वारिशत् भेदाः।।४८-४९॥

पदार्थं - तत्र = जैनदर्शनमम्मत नव तत्त्वों में । ज्ञानादिधर्मभ्यः = ज्ञान सद्र्शन व चरित्रादि धर्मों से । भिन्नाभिन्न: = भिन्न भी और अभिन्न भी । विवृत्तिमान् = परिणामशील नाना योनियों में परिणत होने वाला । शुभाशुभकर्मकर्ता = शुभ और अशुभ कर्मों को करने वाला । कर्मफलस्य च = और कर्म के फल का । भोवता = मोगनेवाला । चैतन्यलक्षण: = चैतन्य गुणवाला । जीव: = जीव माना गया है । य: = जो ।

एतत्=जीव से। वैपरीत्यवान्=विपरीत स्वभाववाला है। सः=वह। अजीव:=जड़। समाख्यातः=माना गया है। सत्कर्मपुद्गलाः=अच्छे कर्मों के समूह को। पुण्यम्= पुण्य कहा गया है।।४८-४९॥

भाषाप्रकाश — जैनदर्शन में नव तत्त्व माने गए हैं। जिनमें पहला तत्त्व जीव है।

जीव का प्रधान लक्षण चैतन्यता है। विश्व में जड़ चेतन दोनों स्वभाव प्रत्यक्ष रूप में देखे जाते हैं। चेतन ज्ञानवान है, वह इन्द्रियों के माध्यम से बाह्य विषयों का ज्ञान व अनुभव करता है। चैतन्य गुण जड़पदार्थों में होना असम्भव है, क्योंकि उनमें यह देखा नहीं जाता। चैतन्य गुण से युक्त जीव ज्ञाता है और जड़ ज्ञेय है। चेतन तत्त्व द्रष्टा है और जड़ तत्त्व दृश्य है।

जीव स्वसंवेद्य है। 'मैं हूँ' इस प्रकार का अनुभव जीव की सत्ता में सबसे बड़ा प्रमाण है। वह ज्ञानादि घर्मों से भिन्न भी है और अभिन्न भी। वह नाना प्रकार की योनियों में परिणत होता रहता है। इस प्रकार वह कभी मनुष्य है तो कभी पशुपक्षी-कृमि-कीट-पतङ्कादि के रूप में विद्युत्तिमान है।

यह जीव शुभ और अशुभ कर्मों को करने वाला है तथा शुभ एवं अशुभ कर्मों के फल का भोग भी करने वाला है। शुभ कर्मों का फल सुख है और अशुभ कर्मों का परिणाम दु:खा जीव अपने द्वारा किए गए कर्मों के अनुसार ही फल भोगता है। यहाँ तक कि कर्मों के आधार पर ही किंगित (य नि), आयु एवं भोग प्राप्त होते हैं।

जीव से विपरीत स्वभाव वाला अजीव है। जीव चैतन्य गुणवाला है और अजीव जड़ है। वह ज्ञानादि धर्मों से न तो भिन्न है और न ही अभिन्न। जीव ज्ञाता है और अजीव ज्ञेय है। जीव द्रष्टा है और अजीव दृश्य है। जीव कर्ता है और अजीव क्रियाक्षेत्र है। जीव भोगने वाला है और अजीव भोग्य (भोगने का विषय) है। जीव के अतिरिक्त समस्त पदार्थ पृथ्वी-जल तेज-वायु आकाश-इन्द्रियों आदि अजीव हैं। सम्पूर्ण जड़ पदार्थ अजीव में आते हैं और अजीव में चेतना नहीं होती।

जीव का कोई अपना परिमाण नहीं होता। जैसा शरीर होता है वैसा ही जीव भी घटता-बढ़ता रहता है। वह चींटी के शरीर में चींटी के बराबर और हाथी के शरीर में हाथी के बराबर हो जाता है। वह संकोच व विकासशील है। तब भी जीव को नित्य माना गया है। जीव का प्रत्यक्ष नहीं होता, अपितु चैतन्यादि गुणों से उसका अनुमान किया जाता है। वह अनन्त है एवं उसका मुख्य गुण चैतन्य है।

मुक्तावस्था में जीव के अनन्त ज्ञान व दर्शन प्रकट होते हैं। शक्ति भी अनन्त होती है। उसी मुक्त जीव को ईश्वर कहते हैं। जीव की बहुत-सी श्रेणियाँ हैं। कुछ एक इन्द्रिय वाले और कुछ दो, चार, पाँच इन्द्रिय वाले भी हैं।

अजीव के चार भेद होते हैं -- १. धमं, २. अधमं, ३. पुद्गल और ४. आकाश । आकाश को छोड़कर तीन को अस्तिकाय कहते हैं । अस्तिकाय सावयव व सत् होता है । आकाश अवकाश को देनेवाला और सर्वन्यापक है । समस्त प्रकार की गित को धमं कहते हैं । सकल वस्तुओं की स्थित का जो कारण है उसे अधमं कहते हैं । पुद्गल भौतिक तत्त्व है, विश्व का मूलाधार है । स्पर्श, रस व वर्ण—यह तीन उसके गुण हैं । उसके दो भेद हैं -- अणु एवं स्कन्ध । सबसे सूक्ष्म, जिसका विभाग न हो सके वह, अणु है और परमाणुओं के संघात को स्कन्ध पुद्गल कहते हैं । पुदगल हो जगत का मूल उपादान है ।

सत्कर्मों के समूह को पुण्य कहते हैं। सत्कर्म वह है जिससे मन-बुद्धि पवित्र हो और मोक्ष की योग्यता प्राप्त हो। अहिंसा, सत्य, चोरी न करना आदि पुण्य है। जीव को मुक्ति की ओर ले जानेवाले कर्म को पुण्य कहते हैं। इस प्रकार जीव, अजीव एवं पुण्य की संक्षिप्त व्याख्या की गई, विशव विवेचन जैनदर्शन के अन्य प्रन्थों में देखना चाहिए। अब इसके आगे अन्य तत्त्वों की व्याख्या करेंगे।।४८-४९॥

# पापं तिद्विपरीतन्तु मिण्यात्वाद्याश्च हेतवः । ) यस्तैर्बन्धः स विज्ञेय आस्त्रवो जिनशासने ॥५०॥

शेषतत्त्वमाह-पापितत्यादिना।

तु पुनस्तद्विपरीतं पुण्यप्रकृतिविसदृशं पापंपापतत्त्वमित्यर्थः । मिथ्या-त्वाद्यादचेति । मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादकषाययोगा हेतवः पापस्य कारणानि, तत्प्रकृतयक्व द्वचशीतिस्तद्यथा —

थावरदसअं जाईचउअं अपढमसंठाणखगइसंघयणा ।
तिरिनिरयदुगाउजाईवन्नचऊककं नामचउतीसा ॥
नरयाउनीयअस्सायघाइपणयालसहिवासीई ॥इति॥
स्थावरदशकं जातिचतुष्कं । अप्रथमसंस्थानखगितसंनवानि ॥
तिर्यन्निरयद्विकायुर्जातिवर्णचतुष्कं नाम चत्वारिशत् ।
नरकायुनीचासाघातिपश्चचत्वारिशत्सहितद्वचशीतिः ॥

नरकायुनींचासाघातिपश्चचत्वारिशत्सहितद्वचशीतिः ।।
पुण्यप्रकृतिव्यतिरिक्ताः पापप्रकृतयो द्वचशीतिः । वर्णचतुष्कस्य तु
शुभाशुभक्षपेणोभयत्रापि सम्बध्यमानत्वान्न दोषः, यस्तैमिथ्यादर्शनादिभिवन्धः

कर्मंबन्धः, सः जिनशासन आश्रवो विज्ञेयः, आश्रवतत्त्वं ज्ञेयमित्यर्थः। तत्प्रकृतयश्च द्वाचत्वारिशत्, तथा हि—पञ्चेन्द्रियाणि, चत्वारः कषायाः, पञ्च व्रतानि, मनोवचनकायाः, पञ्चिबिशतिक्रियाश्च कायिक्यादय इत्याश्रवः॥५०॥

अन्वयः — तत् विपरीतं तु पापम् । मिथ्यात्वाद्याश्च हेतवः । जिनशासने यः तैः बन्धः स आश्रवः विज्ञेयः ॥५०॥

सुधा तत् चृण्यप्रकृति, विपरीतं = विरुद्धं, तु = पुनः, पापम् = पापतत्त्वमिति । मिथ्यात्त्वाद्याश्च = असत्यदर्शनाविरतिप्रमादकषाययोगाः, हेतवः = कारणानि, जिन- शासने = जैनदर्शने, यः यत्, तैः = पापकारणैः, बन्धः = संयोगः, कर्मवन्धः, सः = तथोक्तः आश्रवः = आश्रवतत्त्वमिति, विज्ञेयः = ज्ञेयः । आश्रवतत्त्वस्य प्रकृतयः द्वाचत्त्वारिशत् — प्रकृतेन्द्रयाणि, चत्वारः कषायाः, पञ्च व्रतानि, मनोवचनकाया कायिक्यादयः पञ्चिविश्वति क्रियाश्च ॥५०॥

पदार्थं — तत्=पुण्य से । विपरीतम्=विरुद्ध । तु=पुन: वह । पापम्=पाप नामक तत्त्व है । मिथ्यात्त्वाद्याश्च=मिथ्यादर्शन, अविरति, प्रमाद एवं कषाय । हेतव:=कारण हैं । जिनशासने=जैनदर्शन में । य:=जो । तैः=उनपापकारणों से । वन्धः=कर्मबन्धन है । स:=वह । आश्रव:=आश्रवनामक तत्त्व । विश्तेय:=जानना चाहिए ॥५०॥

भाषाप्रकाश—पुण्य से विपरीत पाप कहलाता है। जिससे जीव का स्वाभाविक प्रकाशमय स्वरूप ढँक जाता है उसे पाप कहते हैं। पाप के प्रभाव से जीव मुक्ति से दूर होता है। उसका मन मिलन हो जाता है और वह भवबन्धन से जकड़ता चला जाता है। मिथ्यादर्शन, अविरति, प्रमाद एवं कषाय — यह पाप के कारण है। अविवेकपूर्वंक विषयों को देखना मिथ्यादर्शन है। अनित्य को नित्य समझना, अपवित्र को पवित्र समझना और दु:ख को सुख समझना, जीव को अजीव समझना—यह सभी मिथ्या दर्शन हैं और यही पाप के मूल कारण हैं।

पाप का दूसरा कारण है — अविरित अर्थात् विषयों में आसिकत । विषयों के भोगने पर भी बार-बार उसमें प्रवृत्त होकर विमोहित रहना ही आसिक्त है । तीसरा कारण है — प्रमाद । अहंकारपूर्वक विषयोन्मत्त रहना ही प्रमाद है । मिलनता के संस्कार अथवा वासना को कषाय कहते हैं । यही जीव को पापों की ओर प्रेरित करता है ।

उपरोक्त कारणों से पाप कर्म द्वारा जो जीव भवबन्धन में पड़ता है उसे आश्रव कहते हैं। जीव जब पाप द्वारा कर्मबन्धन में पड़ जाता है तो यह बन्धन (परवशता) ही आश्रव कहलाता है। जीव पाप-पुण्य को करने के लिए स्वतन्त्र है; किन्तु आश्रव में परतन्त्र है। आश्रव के बयालीस भेद होते हैं—पाँच इन्द्रियाँ; चार कपाय, पाँच प्रकार के व्रत, भन, वाणी एवं शरीर तथा उनसे होने वाले पच्चीस प्रकार के कर्म; यही बयालीस आश्रव नाम से गृहीत किये जाते हैं ॥५०॥

> संवरस्तन्निरोधस्तु बन्धो जीवस्य कर्मणः। अन्योन्यानुगमात्कर्मसम्बन्धो यो द्वयोरपि ॥५१॥

त् पुनस्तन्निरोध आश्रवद्वारप्रतिरोधः संवरतत्त्वं संवरप्रकृतयस्तु सप्तपश्चाशत्तद्यथा -

> समिइगृत्तिपरीसहजइधम्मभावणाचरित्ताणि। पणतिगद्बीसदसवारहपञ्चभेएहिं सगवणा ॥ समितिगृष्तिपरीषहयतिधर्मभावनाचरित्राणि । पञ्चित्रविश्वातिदशहादशपञ्चभेदैः पञ्चाशत ॥)

पः समितयस्तिस्रोः गुप्तयो, द्वाविशतिः परीषहा, दशविधो यति-धर्म:, द्वादश भावनाः, पञ्च चारित्राणीति प्रकृतयः, बन्धो नाम जीवस्य प्राणिनः कर्मणो वेद्यस्यान्योन्यानुगमात् परस्परक्षीरनीरन्यायेन लोलीभावाद् यो द्वयोरिप जीवकर्मणोः सम्बन्धः संयोगः स बन्धनाम तत्त्वमित्यर्थः। स चतुर्विधः प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशभेदात्-

स्वभावः प्रकृतिः प्रोक्तः स्थितिः कालावधारणम् । अनुभागो रसो ज्ञेयः प्रदेशो दलसञ्चयः ॥

इत्यादि: सम्बन्धो ज्ञेय: ॥५१॥

946]

अन्वय: - तु तन्निरोध: संवर: । जीवस्य कर्मण: द्वयोरिप अन्योन्यानुगमात् यः कर्मसम्बन्धः बन्धः ॥५१॥

स्धा - तु=पूनः, तन्निरोधः=आश्रवप्रतिरोधः, संवरः=संवरतत्त्वमिति। संवरप्रकृतयः सप्तपञ्चाशत्तद्यथा—''सिमितिगृष्तिपरीषहयतिधर्मभावनाचारित्रिणि। पञ्चित्रदाविशतिदशद्वादशपञ्चभेदैः पञ्चाशत्।" पञ्च समितयस्त्रयो गुप्तयः । द्वाविशति परीषहा, दशविधो यतिधर्मः, द्वादश भावनाः, पञ्च चारित्राणीति, जीवस्य=प्राणिनः, कमंण: - यिक्तयते तत्कमं, तस्य द्वयोरिप=उभयोरिप, अन्योन्यानुगमात्=परस्पर-क्षीरनीरवत् संप्रक्तसंयोगात् कर्मणा प्रेरितः जीवः कर्म करोति जीवः कर्ममनुसरित, शिव इत्यर्थः। कमैं: जीवमन्गच्छति, तस्मात् कमैंसम्बन्धः संयोगः बन्धनामतत्त्वं भवति । स चतुर्विध:-प्रकृति:, स्थिति:, अनुभागः प्रदेशश्च । उक्तञ्च--

स्वभाव: प्रकृति: प्रोक्त: स्थिति: कालावधारणम् ।

अनुभागो रसो ज्ञेय: प्रदेशो दलसन्ध्रय: । इति।। ५१।।

पदार्थं -- त्-पूनः । तन्तिरोध:= आश्रव का निरोध करना, रोकना । संवर:= संबर कहलाता है। जीवस्य=जीव का। कर्मणः=कर्म का। द्वयोरिप=इन दोनों का। अन्योन्यानुगमात्=पारस्परिक । य:=जो । कर्मसम्बन्ध:=कर्म संयोग है । बन्ध:=उसे बन्ध नामक तत्त्व कहते हैं ॥५१॥

भाषाप्रकाश- इन्द्रिय, कषाय, पञ्च, व्रत, मन, वाणी एवं शरीर व कर्म-स्वरूप आश्रव का त्याग, तप, योग द्वारा निरोध करना ही संवर कहलाता है। सदाचार, तप व योग के द्वारा आश्रव का निरोध होता है।

जीव और कर्म का जब एक-दूसरे से परस्पर सम्बन्ध स्थापित हो जाता है तो उसे बन्धन कहते हैं। बन्धन आठवाँ तत्त्व है। बन्धन से जीव अपने को पराधीन-सा अनुभव करता है। जीव के द्वारा कर्म किए जाते हैं। कर्मों का फल जीव को मिलता है, जिसे वह सुख दुःखरूप में भोगता है। वह उसके भोग में अपने को पराधीन-सा पाता है, अन्यथा कर्म करने पर भी उसका दुःखरूप फल मिलने पर वह उसे न भोगता; किन्तु भोगने में वह परतन्त्र है। अतः जीव और कर्म का इस प्रकार का सम्बन्ध ही बन्धन कहलाता है।।५१।।

🔪 बद्धस्य कर्मणः शाटो यस्तु सा निर्जरा मता । ्रआत्यन्तिको वियोगस्तु देहादेमीका उच्यते ॥५२॥ निर्जरामोक्षो चाह -बद्धस्येत्यादिना।

या पुनर्बद्धस्य सृष्टबद्धनिधत्तनिकाचितादिरूपेणाजितस्य कर्मणस्त-पश्चरणध्यानजपादिभिः शाटः कर्मक्षपणं सा निर्जरा मता पूर्वसूरिभिरिति, सा पुनद्विविधा सकामाकामभेदेन, तु पुनर्देहादेरात्यन्तिको वियोगो मोक्ष उच्यते । स च नवविधो यथा—

> संतपयवरूवणया दब्वमाणं च खित्तपसणा य। कालो य अन्तरं भागो भावो अप्पा बहुं चेव ॥इति॥ ( सत्पदप्ररूपणता द्रव्यप्रमाणं च क्षेत्रस्पर्शना च ।

कालक्वान्तरं भागो भावोऽल्पबहुत्वं च ॥)

नवप्रकारो हि करणीयः बाह्यप्राणानामात्यन्तिकापुनर्भावित्वेनाभावः

ननु सर्वथा प्राणाभावादजीवत्वप्रसङ्गः, तथा च द्वितीयतत्त्वान्त-र्पतत्वान् मोक्षतत्त्वभाव इति चेद् ? न, मोक्षे हि द्रव्यप्राणानामेवाभावः गावप्राणास्तु नैष्कामिकावस्थायामपि सन्त्येव । यदुक्तम्—

यस्मात्क्षायिकसम्यक्तवं वीर्यसिद्धत्वदर्शनज्ञानैः। आत्यन्तिकः संयुक्तो निर्द्वन्द्वेनापि च सुखेन।।

ज्ञानादयस्तु भावप्राणा मुक्तोऽपि जीवति स तर्हि । तस्माज्जीवत्वं हि नित्यं सर्वस्य जीवस्य।।इति।। सङ्गतदेहवियोगान्मोक्ष, आदिशब्दादेहेन्द्रियधर्मविरहोऽपीति पद्यार्थः ॥५२॥

अन्वयः —यः तु बद्धस्य कर्मणः शाटः सा निर्जरा मता । तु देहादेः आत्य-न्तिकः वियोगः मोक्ष उच्यते ॥५२।

सुधा—यः तु बद्धस्य=सृष्टबद्धरूपेणाजितस्य, कर्मणः चतपश्चरणध्यान-जपादिभिः, शाटः =कर्मक्षपणं, सा = निर्जरा — निर्जर नाम तत्त्वं, मता = मन्यते । तु = पुनः, देहादे:=शरीरादे:, आत्यन्तिक:=नित्यः, मदा वियोग:=विरहः, मोक्ष:=मोक्ष-नामकमन्तिमं तत्त्वम्, उच्यते=कथ्यते ॥५२॥

पदार्थ-य: तु≕जो । बद्धस्य=बन्धे हुए कर्म का । कर्मणः=जप-ध्यान आदि द्वारा । शाट:≔नाश कर देना है ।सा=बह ।निर्जरा≕निर्जरनामक तत्त्व ।मता≕माना गया है। तु≕पुन:। देहादे:≕शरीर आदि से। आत्यन्तिकः≔सदा के लिए। वियोग:=छूट जाना है, उसे । मोक्ष=मुक्ति । उच्यते=कहते हैं ॥५२॥

भाषाप्रकारा -- जिससे जीव को बाँधने वाले कर्म नष्ट हों, जन्म-जन्मान्तरों के कर्मसंस्कार कट जायँ उसे निर्जर कहते हैं। धीरे-धीरे कर्मपरमाणुओं के जीव एतानि=इन । तत्त्वानि⇒जीव-अजीव आदि नव तत्त्वों को । श्रद्धत्ते=श्रद्धा-विश्वास से छूटने को ही निर्जर कहते हैं।

हैं अर्थात् जब जीव कर्मपुद्गल से सदा के लिए छूट जाता है तो उसे मोक्ष कहा होती है।।५३।। जाता है। मोक्ष की स्थिति में कर्म व उसके संस्कार नहीं होते।

जीवन का परम लक्ष्य शाइवत आनन्द व परम ज्ञान की स्थिति मोक्ष माना गया है। विरित्र की योग्यता आ जाती है। जैन दर्शन में सम्यक् दर्शन, सम्यक् ज्ञान एवं मोक्ष ही साध्य है। मोक्ष की प्राप्ति कर लेने पर परम सुख व आनन्द की प्राप्ति क्षम्यक् चरित्र का विशेष महत्त्व है। संसार को दुःखमय देखते हुए वैराग्यपूर्वक हो जाती है। फलस्वरूप जीव पुन: शरीर प्राप्त करके भवसागर में दु:ख भोगों ज्ञाननेत्र से विश्व को देखना, दार्शनिक दृष्टि से प्रत्येक तत्त्व को देखना व विवेचन नहीं आता, अपितु वह सदा के लिए बन्धनमुक्त हो जाता है। यही मोक्ष है, जो किरना ही सम्यग्दर्शन है। तत्त्वज्ञान होने पर प्रत्येक तत्त्व के यथार्थ स्वरूप का ज्ञान-प्रायः सभी आस्तिक दर्शनों में परम पुरुषार्थ के रूप में माना गया है।।५२॥

एतानि तत्र तत्त्वानि यः श्रद्धत्ते स्थिराशयः।

एवं नामोद्देशेन तत्त्वानि सङ्कीर्थ फलपूर्वकमुपसंहारमाह स्यक् ज्ञान एवं उससे पत्रित्र चरित्र की योग्यता आती है ॥५३॥ एतानि तत्रेत्यादिना।

एतानि पूर्वोक्तानि, तत्र जिनमते, तत्त्वानि यः कश्चित् स्थिराशयो दृढ़चित्त सन् श्रद्धत्ते, अवैपरीत्येन मनुते, एतावता जानन्नप्यश्रद्धानो मिष्याद्गेव।

यथोक्तं - श्रीगन्धिहस्तिमहातक। 'द्वादशाङ्गमपि श्रुतं विदर्शनस्य मिथ्ये'ति तस्य दृढमानसस्य सम्यक्त्वयोगेन चारित्रयोग्यता चारित्राहेता सम्यक्तवज्ञानयोगेनेति, सम्यक्तवं च ज्ञानं च सम्यक्तवज्ञाने तयोर्योगस्तेन ज्ञान-दर्शनविनाकृतस्य हि चारित्रस्य सम्यक्चारित्रस्य व्यवच्छेदार्थं सम्यक्त्व-ज्ञानग्रहणमिति ॥५३॥

अन्वय: - तत्र य: स्थिराशय: एतानि तत्त्वानि श्रद्धत्ते तस्य सम्यक्तवं ज्ञानयोगेन चारित्रयोग्यता ॥५३॥

सुधा-तत्र-जैनदर्शने, य:=किश्चत्, स्थिराशय:=दृढ्चित्त:, एतानि= ग्योक्तानि, तत्त्वानि=जीवाजीवनवतत्त्वानि । श्रद्धत्ते=दृढ्विश्वासपूर्वकं मन्यते, तस्य≕ ब्रद्धावत:, सम्यक्त्वं ज्ञानयोगेन=पूर्णबोद्ययोगेन, चारित्रयोग्यता=सम्यक् चारित्र्य-गत्रता भवतीति ॥५३॥

पदार्थं - तत्र - जैनमत में । य: - जो व्यक्ति । स्थिराशय: - दृढ़ विचारपूर्वक । पूर्वक मानता है । तस्य=उस श्रद्धावान् व्यक्ति की । सम्यक्त्वं ज्ञानयोगेन=पूर्ण शरीर आदि से जब जीव सदा के लिए छूट जाता है तो उसे मोक्ष कहते होन व तत्त्वबोधपूर्वक। चारित्रयोग्यता=उत्तम सदाचार व चरित्र की योग्यता

भाषाप्रकाश - उपरोक्त नवों तत्त्वों पर जो व्यक्ति दृढ़ विचारपूर्वक श्रद्धा जैन दर्शन-सिद्धान्त में अन्य आस्तिक दर्शनों की भाँति ही परम पुरुषार्थ एवं स्थता है उसे पूर्ण तत्त्वज्ञान हो जाता है। पूर्ण तत्त्वज्ञान हो जाने पर उसमें पूर्ण विकं साक्षात्कार करना ही सम्यक् ज्ञान है। जब सम्यक ज्ञान हो जाता है तब उस व्यक्ति में सम्यक् चरित्र की योग्यता भी आ जाती है। अहिंसा, सत्य, चोरी न करना, ह्मचर्य और धनसंग्रह न करना—यह पाँच सम्यक् चरित्र कहलाते हैं। तीर्थंङ्करों सम्यवत्वज्ञानयोगेन तस्य चारित्रयोग्यता ।। १६।। वचनों में विश्वास करना ही श्रद्धा कहलाता है। श्रद्धा से सम्यक् दर्शन, उससे

ज्ञानादयस्तु भावप्राणा मुक्तोऽपि जीवति स तर्हि । तस्माज्जीवत्वं हि नित्यं सर्वस्य जीवस्य ।।इति।। सङ्गतदेहवियोगान्मोक्ष, आदिशब्दाद्देहेन्द्रियधर्मविरहोऽपीति पद्यार्थः ॥५२॥

अन्वयः —यः तु बद्धस्य कर्मणः शाटः सा निर्जरा मता । तु देहादेः आत्य-न्तिक: वियोग: मोक्ष उच्यते ॥५२।

**सुधा**—यः तु बद्धस्य=सृष्टबद्धरूपेणाजितस्य, कर्मणः=तपश्चरणध्यान-जपादिभिः, शाटः=कर्मक्षपणं, सा=निर्जरा—निर्जर नाम तत्त्वं, मता=मन्यते । तु= शानग्रहणमिति ॥५३॥ पुनः, देहादेः=शरीरादेः, आत्यन्तिकः=नित्यः, सदा वियोगः=विरहः, मोक्षः=मोक्ष-नामकमन्तिमं तत्त्वम्, उच्यते=कथ्यते ॥५२॥

पदार्थ---यः तु=जो । बद्धस्य=बन्धे हुए कर्म का । कर्मणः=जप-ध्यान आदि द्वारा । शाट:≔नाश कर देना है ।सा≕वह ।निर्जरा≕निर्जरनामक तत्त्व ।मता≕माना गया है। तु≕पुन:। देहादे:≕शरीर आदि से। आत्यन्तिक:≕सदा के लिए। वियोग:=छृट जाना है, उसे । मोक्ष=मुक्ति । उच्यते=कहते हैं ॥५२॥

भाषाप्रकाश -- जिससे जीव को बाँधने वाले कर्म नष्ट हों, जन्म-जन्मान्तरों के कर्मसंस्कार कट जायँ उसे निर्जर कहते हैं। धीरे-धीरे कर्मपरमाणुओं के जीव तानि=इन । तत्त्वानि⇒जीव-अजीव आदि नव तत्त्वों को । अदिते=श्रद्धा-विश्वास से छटने को ही निर्जर कहते हैं।

हैं अर्थात् जब जीव कर्मपुद्गल से सदा के लिए छूट जाता है तो उसे मोक्ष कहा तो है।।५३।। जाता है। मोक्ष की स्थिति में कर्म व उसके संस्कार नहीं होते।

जीवन का परम लक्ष्य शास्त्रत आनन्द व परम ज्ञान की स्थिति मोक्ष माना गया है। रित्र की योग्यता आ जाती है। जैन दर्शन में सम्यक् दर्शन, सम्यक् ज्ञान एवं

एतानि तत्र तत्त्वानि यः श्रद्धत्ते स्थिराशयः।

एवं नामोद्देशेन तत्त्वानि सङ्कीत्र्यं फलपूर्वकमुपसंहारमाह यक् ज्ञान एवं उससे पित्रत्र चरित्र की योग्यता आती है ॥५३॥ एतानि तत्रेत्यादिना।

एतानि पूर्वोक्तानि, तत्र जिनमते, तत्त्वानि यः कश्चित् स्थिराशयो दृढ़िचत्त सन् श्रद्धत्ते, अवैपरीत्येन मनुते, एतावता जानन्नप्यश्रद्धानो मिष्यादृगेव ।

यथोक्तं - श्रीगन्धिहस्तिमहातक । 'द्वादशाङ्गमपि श्रुतं विदर्शनस्य मिथ्ये'ति तस्य दृढमानसस्य सम्यक्त्वयोगेन चारित्रयोग्यता चारित्राहैता सम्यक्तवज्ञानयोगेनेति, सम्यक्तवं च ज्ञानं च सम्यक्तवज्ञाने तयोर्योगस्तेन ज्ञान-दर्शनविनाकृतस्य हि चारित्रस्य सम्यक्चारित्रस्य व्यवच्छेदार्थं सम्यक्त्व-

अन्वय: - तत्र य: स्थिराशय: एतानि तत्त्वानि श्रद्धत्ते तस्य सम्यक्त्वं ज्ञानयोगेन चारित्रयोग्यता ॥५३॥

सुधा-तत्र-जैनदशेने, य:=कश्चित्, स्थिराशय:=दृढ्चित्त:, एतानि= थोक्तानि, तत्त्वानि=जीवाजीवनवतत्त्वानि । श्रद्धत्ते=दृढ्विश्वासपूर्वकं मन्यते, तस्य= प्रद्वावत:, सम्यक्त्वं ज्ञानयोगेन=पूर्णबोधयोगेन, चारित्रयोग्यता=सम्यक् चारित्रय-गत्रता भवतीति ॥५३॥

पदार्थं - तत्र-जैनमत में । य:-जो व्यक्ति । स्थिराशय:-दृढ़ विचारपूर्वक । वंक मानता है । तस्य=उस श्रद्धावान् व्यक्ति की । सम्यक्त्वं ज्ञानयोगेन=पूर्ण शरीर आदि से जब जीव सदा के लिए छूट जाता है तो उसे मोक्ष कहते गिव तत्त्वबोधपूर्वक। चारित्रयोग्यता=उत्तम सदाचार व चरित्र की योग्यता

भाषाप्रकाश — उपरोक्त नवों तत्त्वों पर जो व्यक्ति दृढ़ विचारपूर्वक श्रद्धा जैन दर्शन-सिद्धान्त में अन्य आस्तिक दर्शनों की भाँति ही परम पुरुषार्थ एवं खता है उसे पूर्ण तत्त्वज्ञान हो जाता है। पूर्ण तत्त्वज्ञान हो जाने पर उसमें पूर्ण मोक्ष ही साध्य है। मोक्ष की प्राप्ति कर लेने पर परम सुख व आनन्द की प्राप्ति स्यक् चिरित्र का विशेष महत्त्व है। संसार को दुःखमय देखते हुए वैराग्यपूर्वक हो जाती है। फलस्वरूप जीव पुन: शरीर प्राप्त करके भवसागर में दु:ख भोगों निनेत्र से विश्व को देखना, दार्शनिक दृष्टि से प्रत्येक तत्त्व को देखना व विवेचन महीं आता, अपितु वह सदा के लिए बन्धनमुक्त हो जाता है। यही मोक्ष है, जो किता ही सम्यग्दर्शन है। तत्त्वज्ञान होने पर प्रत्येक तत्त्व के यथार्थ स्वरूप का ज्ञान-प्रायः सभी आस्तिक दर्शनों में परम पुरुषार्थ के रूप में माना गया है।।५२।। वंक साक्षात्कार करना ही सम्यक् ज्ञान है। जब सम्यक् ज्ञान हो जाता है तब उस क्ति में सम्यक् चरित्र की योग्यता भी आ जाती है। अहिंसा, सत्य, चोरी न करना, ग्रचर्य और धनसंग्रह न करना—यह पाँच सम्यक् चरित्र कहलाते हैं । तीर्थं छूरों सम्यवस्वज्ञानयोगेन तस्य चारित्रयोग्यता ॥५३॥ वचनों में विश्वास करना ही श्रद्धा कहलाता है। श्रद्धा से सम्यक् दर्शन, उससे

वै॰ भू•-११

## तथा भव्यत्वपाकेन यस्यैतत् त्रितयं भवेत्। सम्याज्ञानिकयायोगाज्जायते मोक्षभाजनम् ।। ५४।।

फलमाह—तथा भव्यत्वपाकेनेत्यादिना ।

तथेत्यूपदर्शने, भव्यत्वपाकेन परिपक्वभव्यत्वेन तद्भव एवावश्यं मोक्षे गन्तव्यमिति भव्यत्वस्य परिपाकेन यस्य पुंस एतत् त्रितयं दर्शनज्ञान-चारित्ररूपं भवेत्, यत्तदोनित्याभिसम्बन्धात् सोऽनुक्तोऽपि सम्बध्यत इति स पमानमोक्षभाजनं जायते निर्वाणिश्रयं भुङ्कत इत्यर्थः । कस्मात् सम्यग्जानः क्रियायोगात् । सम्यगिति । सम्यक्त्वं दर्शनं, ज्ञानमागमावबोधः, क्रिया च चरणकरणात्मिकास्तासां योगः सम्बन्धस्तस्माद्, न च केवलं दर्शनं ज्ञानं कर लेता है। कहा भी गया है — चारित्रं वा मोक्षकारणम् । यदाहुर्भद्रवाहुस्वामिपादाः —

सुबहुं पि सुयमदीयं कि काही चरणविष्पमुक्वस्स। अन्धस्स जह पिलत्ता दीवसयसहस्सकोडी वि॥ ( सुबह्वपि श्रुतमधीतं कि करिष्यति चरणविप्र पृक्तस्य । प्रदीपा दीपशतसहस्रकोटिरपि।।) अन्धस्य यथा तथा - नाणं चरित्तहीणं लिंगगाहणं च दंसणविहीणं। संजमहीणं च तवं जो चरइ निरत्थयं तस्स।। (ज्ञानं चरित्रहीनं लिङ्गग्रहणं च दर्शनविहीनम्। संयमहीनं च तपः यहचरति निरर्थकं तस्य ॥ )

वाचकमुख्यः — दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गं दति ॥५४॥

योगात मोक्षभाजनम् जायते ॥५४॥

भव्यत्वपाकेन=परिपक्व स्धा —तथा=पूर्वोक्तप्रकारेण तत्त्वज्ञानेन। वैराग्येण, अवश्यमेव मोक्षे गन्तव्यमिति दृढ्वैराग्येण। यस्य≕जनस्य। एतत् त्रितयम् =सम्यादर्शनं, सम्याज्ञानं सम्यक् चारिङ्यञ्च । भवेत् =सम्पद्यते । तस्मात् सम्यक्=परिपूर्णम् । ज्ञानिकयायोगात्=सम्यग्दर्शनः सभ्यग्ज्ञान-सम्यक् चारित्रयोगात्। ' 'दर्शनज्ञानचारित्रिणि जायते=सम्पद्यते। मोक्षभाजनम्=निर्वाणयोग्यता । मोक्षमार्गं । इति ॥५४॥

पदार्थ -- तथा = इस प्रकार । भव्यत्वपाकेन =वैराग्यज्ञान व मोक्ष की इच्छी दृढ़ होने पर । यस्य=जिस व्यक्ति की । एतत् त्रितयम्=सम्यक् दर्शन, सम्यक् जान

एवं सम्यक चरित्र की योग्यता हो जाती है। सम्यग्ज्ञानक्रियायोगात्≖सम्यक ज्ञान व सम्यक् चरित्र के प्रभाव से । मोक्षभाजनम् = मुक्त होने की योग्यता । जायते = उत्पन्न हो जाती है। अर्थात् वह न्यक्ति मोक्ष का अधिकारी हो जाता है।।५४॥

भाषाप्रकाश --- नव तत्त्वों का ज्ञान हो जाने पर संसार के प्रति दृढ वैराख एवं मोक्ष के प्रति दृढ़ विश्वास जब परिपक्व हो जाता है तो सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान एवं सम्यक् अहिमादि चरित्र उसमें आ जाते हैं, जिसके फलस्वरूप वह मोक्ष के योग्य व उसका अधिकारी हो जाता है। मोक्ष का अधिकारी वही ब्यक्ति हो सकता है जिसकी दृष्टि ज्ञानमय हो गई हो । ऐसा व्यक्ति सारे संसार को प्रज्ञापूर्वक देखता है और अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य एवं अपरिग्रह को अपने चरित्र में आत्मसात

सुबह्वपि श्रुतमधीतं कि करिष्यति चरणविप्रयुक्तस्य । अन्धस्य यथा प्रदीपा दीपशतसहस्रकोटिरपि।।

बहुत उपदेश सुनने व बहुत शास्त्र पढ़ने से क्या होता है, यदि चरित्र ही हो कि नहीं है। वह श्रावण व अध्ययन विना चरित्रशुद्धि के ठीक वैसे ही व्यर्थ हैं जैसे बन्धे मनुष्य के सामने सैकड़ों, हजारों व लाखों दीपक जला करके रख दिया जाय, फिर भी वह देख नहीं सकता है। कहा भी गया है कि——

> ज्ञानं चरित्रहीनं लिङ्गग्रहणं च दर्शनविहीनम्। संयमहीनं च तपः यश्चरति निरर्थकं तस्य ।।

अर्थात् चरित्र के विना ज्ञान, ज्ञानदृष्टि के विना लक्षण एवं संयम के विना दर्शनज्ञानचारित्राणि हि समुदितान्येव मोक्षकारणानि, यदुवाच प जो करता है वह सब व्यर्थ है। "ज्ञानं भारः क्रियां विना" अर्थात् चरित्र के वनाज्ञान भारस्वरूप होता है। दार्शनिक दृष्टिव सूक्ष्म विवेक के विनालक्षण अन्वय:—तथा भव्यत्वपाकेन यस्य एतत् त्रितयं भवेत् सम्यक् ज्ञानक्रिया है। यदि तप किया जाय, लेकिन मन एवं इन्द्रियों तथा रनचर्या पर संयम न हो तो वह तप करना व्यर्थ है, उसका कोई फल नहीं ता ॥५४॥

# प्रत्यक्षं च परोक्षं च हे प्रमाणे तथा मते। अनन्तधर्मकं वस्तु प्रमाणविषयस्त्वह ॥ ५५॥

प्रमाणे आह - प्रत्यक्षमित्यादिना ।

तथेति प्रस्तुतमतानुसन्धाने, द्वे प्रमाणे मते अभिमते, के ते इत्याह-एक्षंच परोक्षंचेति । अञ्नुतेऽक्ष्णोति वा व्याप्नोति सकलद्रव्यक्षेत्रकाल-वानित्यक्षो जीवोऽइनुते विषयमित्यक्षमिन्द्रियं च, अक्षमक्षं प्रतिगतं प्रत्यक्ष-न्द्रियाण्याश्रित्य व्यवहारसाधकं यज्ज्ञानमुत्पद्यते तत् प्रत्यक्षमित्यर्थः। विधिमन:पर्यायकेवलज्ञानानि तद्भेदाश्च प्रत्यक्षमेव, अत एव सांव्यवहारि-

कपारमार्थिकैन्द्रियिकातीन्द्रियकादयो भेदा अनुमानादिधकज्ञानविशेषप्रकाश कत्वादत्रैवान्तर्भवन्ति ।

परेणेन्द्रियादिना वीक्ष्यते परोक्षं स्मरणप्रत्यभिज्ञानतर्कानुमानागमभेदम् इतंत इत्यर्थः, परेणेन्द्रियादिना परोक्षम् अतीन्द्रियमित्यर्थः। च=एवम्, प्रमाणे द्वे अमुर्येव भङ्गचा मतिश्रुतज्ञाने अपि परोक्षमेवेति द्वे प्रमाणे ।

प्रमाणयोः प्रत्यक्षपरोक्षयोविषयो गोचरो ज्ञेय इत्यध्याहारः।

किविशिष्टम् ? अनन्तधर्मकम् अनन्तास्त्रिकालविषयत्वादपरिमिता ये धर्मी निदर्शने, प्रमाणविषयः =प्रत्यक्षं परोक्षं च । यत्किमपि ग्राह्य मूर्तामूर्तं व्यक्ताव्यक्तं सहभाविनः क्रमभाविनश्च पर्याया यत्रेति, अनेन साधनमपि दर्शितं तस्तर्वं अनन्तधर्मण्येवावगन्तव्यम् ॥५५॥ तथाहि —सत्त्वमिति र्घाम; अनन्तधर्मात्मकत्वं साध्यो धर्मः, सत्त्वान्यथाऽनु पपत्तेरिति हेत्:, अन्यथाऽनुपपत्त्येकलक्षणत्वाद्धेतोरन्तर्व्याप्त्येव साध्यस्य मा परोक्षम्=अतीन्द्रव । च=भी । द्वेचदो । प्रमाणे=प्रमाण । मते=माना गया है । सिद्धत्वाद् दृष्टान्तादिभिर्न प्रयोजनं, यदनन्तधर्मकं न भवति तत् सदिप न इह=और जैन दर्शन में। अनन्तधर्मकं वस्तु=अनन्त धर्म गुण कर्म वाला जनत् भवति यथा वियदिन्दीवरमिति केवलव्यतिरेकी हेतु:, साधर्म्यदृष्टान्तानी व अव्यक्त परसत्ता । प्रमाणविषयं =दोनों प्रमाणों के विषय हैं ॥५५॥ पक्षकृक्षिनिक्षिप्तत्वेनान्वयायोगात् ।

भोक्तृत्वं प्रदेशाष्टकिन्दचलताऽमूर्तत्वमसङ्ख्यातप्रदेशात्मकता जीवत्विमिक्षी सिद्धिकी जाती है। देख करके, छू करके, चख करके, सुन करके, सूंच करके त्यादयः सहभाविनो धर्माः, हर्षविषादशोकसुखदुःखदेवनारकतिर्यङ्नरत्वा विषय का ग्रहण किया जाय वह प्रत्यक्ष होता है। जो प्रत्यक्ष न हो, बल्कि दयस्त क्रमभाविनः, धर्मास्तिकायादिष्वप्यसङ्ख्यायप्रदेशात्मकत्व गत्याद्यानुमान द्वारा जिसका अतीन्द्रिय साक्षात्कार किया जाय वह परोक्ष होता है। पग्रहकारित्वं मत्यादिज्ञानविषयत्वं तत्तदवच्छेदकावच्छेद्यत्वमवस्थितत्वमस् पित्वमेकद्रव्यत्वं निष्क्रियत्विमत्यादयः, घटे पुनरामत्वं पाकजरूपादिमत्त्वं मस्त संसार प्रत्यक्ष व परोक्ष रूप में अनन्त धर्म वाला है। कुछ सहभावी धर्म होते पृथुबुद्दनोदरकम्बुग्रीवत्वं जलादिघारणहरणसामध्यं मत्यादिज्ञानविषयत् नवत्वं पूराणत्वमित्यादयः।

वाच्यशब्देष्वप्युदात्तानुदात्तस्वरितविवृतसंवृतघोषनादाघोषारूपप्राणमहाप्राणकोते हैं । कुछ प्रत्यक्ष द्वारा ज्ञेय होते हैं तो कुछ परोक्ष प्रमाण द्वारा ॥५५॥ ताऽऽदयः तत्तदर्थप्रत्यायनशक्त्यादयश्चावसेयाः ।

अस्य हेतोरनेकान्तप्रचण्डमुद्गराघातदलितशक्तित्वेनासिद्धविरुद्धाने कान्तिकत्वादीनां कण्टकानामनवकाश एवेत्येवविधपर्यायात्यन्तसुभगं वस् जिनशासने प्रमाणविषय इत्यर्थः ॥ ५॥

अन्वय:--तथा प्रत्यक्षं च परोक्षंच द्वे प्रमाणे मते। तु इह अनन्तधमे बस्त प्रमाणविषयः ॥५५॥

सुधा- तथा-जैनदशंने, प्रत्यक्षम् -अक्षं अक्षं प्रति गतं प्रत्यक्षमिनिद्रयाण्या-ब्रित्य व्यवहारसाधकं यत् ज्ञानमृत्पद्यते तत् प्रत्यक्षमित्यर्थः । इन्द्रियार्थसन्नि-परोक्षं चेति । अक्षाणां परं परोक्षम्, अक्षेक्यः परतो वर्तत इति वा क्षित्यन्नं ज्ञानमित्यर्थः । च=अपि, परोक्षम् - अक्षाणां परं परोक्षम्, अक्षेक्यः परतो ते=अभिमते । त् इह=जैनमते । अनन्तधर्मकं वस्त्=अनन्तास्त्रिकालविषयत्वाद-प्रमाणमुक्तवा तद्गोचरमाह - तु पुनः, इह जिनमते, प्रमाणविषय कितिमता ये धर्माः सहभाविनः क्रमभाविनश्च यत्रेति, यथात्मिन कर्तृत्वं भोक्तृत्वं देशाष्टकनिञ्चलताऽमूर्तत्वमसङ्ख्यातप्रदेशात्मकता जीवत्वमित्यादयः सहभाविनो कि तदित्याशङ्कायामनन्तधर्मकं वस्त्वित । वस्तुतत्त्वं पदार्थस्वरूपकाः हर्षविषादशोकसुखदुःखदेवनारकतियंङ्नरत्वादयः क्रमभाविनः । तु इह=

पदार्थ-तथा-और । प्रत्यक्षम्-इन्द्रियों से ग्रहण किया जाने वाला । च-

भाषाप्रकाश - जैनमत में दो प्रमाण माने गए हैं- १. प्रत्यक्ष एवं २. अनन्तधर्मात्मकत्वं चात्मनि तावत्साकारानाकारोपयोगिता कर्तृत्व रोक्ष । प्रत्यक्ष प्रमाण वह है जिससे इन्द्रियों के द्वारा साक्षात्कार करके वस्तुतत्त्व

अनन्त धर्म व स्वरूप वाला सम्पूर्ण जगत् इन दोनों का प्रमाण विषय है। जो वस्त के साथ स्वामाविक रूप में रहतें हैं; जैसे आत्मा में जातृत्व, कर्तृत्व; गोक्तृत्व आदि । कूछ क्रमभावी होते हैं; जो नैमित्तिकरूप में रहते हैं जैसे — सुख-एवं सर्वपदार्थेषु नानानयमताभिज्ञेन शाब्दानार्थांश्च पर्यायान् प्रतीत्याः अ, स्वगं-नरक, आदि । सहभावी धर्म एवं क्रमभावी धर्म सभी प्रमाण के विषय

> अपरोक्षतयाऽर्थस्य ग्राहकं ज्ञानमीदृशम्। प्रत्यक्षमितरज् ज्ञेयं परोक्षं ग्रहणेक्षया ।।५६।। लक्ष्यनिर्देशं कृत्वा लक्षणमाह - अपरोक्षतयेति ।

तत्र प्रत्यक्षमिति लक्ष्यनिर्देशः, अपरोक्षतयाऽर्थस्य ग्राहकं ज्ञानमीद्श-मिति लक्षणनिर्देशः, परोक्षोऽक्षगोचरातीतः, ततोऽन्योऽपरोक्षस्तद्भावस्तता या साक्षात्कृततयेति यावद्, अर्थ्यत इत्यर्थो गम्यत इति हृदयम्, अर्थ्यत

इति वाऽर्थो दाहपाकाद्यर्थक्रियाऽथिभिरभिरुष्यत इति, तस्य ग्राहकं व्यवसान यात्मकतया परिच्छेदकं वज् ज्ञानं तदीदृशमिति; ईदृगेव प्रत्यक्षमिति संटक्क्स्म है। इन्द्रिय और विषयों के मेल से उत्पन्न होने वाला जो निश्चयात्मक ज्ञान होता अपरोक्षतयेत्यनेन परोक्षलक्षणसङ्कीर्णतामध्यक्षस्य परिहरति, तस्यासा है वही प्रत्यक्ष कहलाता है। आँख, नाक, कान, जिह्वा, त्वचा से जो ज्ञान साक्षात् क्षात्कारितयाऽर्थग्रहणरूपत्वादिति, ईदृशमिति । अमुना तु पूर्वोक्तन्यायाः त्सावधारणत्वेन विशेषणकदम्बसचिवस्रक्षणज्ञानोपदर्शनात्परपरिकत्पितस्य नाक और गन्ध के सम्बन्ध से सूंघना, कान और शब्द के सम्बन्ध से सुनना, जिह्वा युक्तरेयं प्रत्यक्षतां प्रतिक्षिपति ।

एवं च यदाहु: - 'इन्द्रियार्थसन्निकर्षोत्पन्नं ज्ञानमन्यपदेश्यमन्यिभि ज्ञान प्राप्त होता है वह प्रत्यक्ष होता है। चारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षम्', तथा 'सत्संप्रयोगे पुरुषस्येन्द्रियाणां बुद्धि जन्म तत्प्रत्यक्षमि'त्यादि, तदयुक्तमित्युक्तं भवति, अपूर्वप्रादुर्भावस्य प्रमाण परोक्ष के अन्तर्गत आ जाते हैं। अनुमान से लिङ्गग्रहण द्वारा ज्ञान होता है। बाधितत्वादत्यन्तासतां शशविषाणादीनामप्युत्पत्तिप्रसङ्गात्, तस्मादिदमात्म ज्ञानेन्द्रियों के ग्रहण से परे सूक्ष्म विषयों का ज्ञान केवल ज्ञानदर्शन द्वारा होता रूपतयाविद्यमानमेव विशेषकृद्धेतुकलापसन्निधानात्साक्षादर्थग्रहणपरिणाम है। तप, संयम, योग आदि सम्यक् चरित्र द्वारा दिव्य दृष्टि उत्पन्न होती है, जिससे रूपतया निर्वर्त्तते. तथा चोत्पन्नजन्मरूपादिविशेषणं न संभवेद्, अथैवंविधा अतीन्द्रिय विषयों का साक्षात्कार प्राप्त होता है। र्थसूचकमेवैतदित्याचक्षीथास्तथा सत्यविज्ञानमेवेत्यास्तां तावत् ।

<mark>प्राहकं ज्ञानं प्रत्यक्षमुक्तम्, तस्मादितरदसाक्षादर्थग्राहकं ज्ञानं परोक्षमिति</mark> साक्षात्कार लौकिक पदार्थों का शब्द व अनुमान द्वारा प्रयत्न से साध्य है । अलौकिक ज्ञेयमवगन्तव्यम्, तदपि स्वसंवेदमापेक्षत्या प्रत्यक्षमेव, बहिरथपिक्षत्या तु परोक्षव्यपदेशमश्नुत इति दर्शयन्नाह—ग्रहणेक्षयेति । इह ग्रहणं प्रक्रमाद्बिह्य है । सम्यकान के पश्चात् भी यदि सम्यक् चरित्र नहीं है तो साधना अधूरी ही प्रवर्तनमुच्यते. अन्यथा विशेषणवैयर्थ्यात्तस्येक्षाऽपेक्षा या बहिः प्रवृत्तिपर्याः रहेगी, जिसके फलस्वरूप अलीकिक साक्षात्कार नहीं हो पायेगा ॥५६॥ लोचनयेति यावत्, तदयमर्थो यद्यपि स्वयं प्रत्यक्ष तथाऽपि लिङ्गशब्दादि द्वारेण बहिर्विषयग्रहणेऽसाक्षात्कारितया व्याप्रियत इति परोक्षमित्युच्यते इत्यर्थः ॥५६॥

अन्वयः - अपुरोक्षतया अर्थस्य ग्राहकं ईदृशं ज्ञानं प्रत्यक्षम् । ग्रहणेक्षया येन कारणेन यदुत्पादव्ययध्यौव्ययुक्तं इतरत् परोक्षं ज्ञेयम् ॥५३॥

सुधा-अपरोक्षतया-परोक्ष:=अक्षगोचरातीत:, ततोऽन्योऽपरोक्षस्तद्भा वस्तथा तया साक्षात्कृततया। अर्थस्य=विषयस्य। ग्राहकं=व्यवसायात्मकतया परिच्छेदकं ज्ञानम्। ईदृशम्=एवंप्रकारकम् ज्ञानं=प्रमाणं, प्रत्यक्ष=प्रत्यक्षप्रमाण मिति । ग्रहणेक्षया=ज्ञानापेक्षतया, इतरत्=अन्य:, परोक्षं=प्रत्यक्षाद्भिन्नमगोचर-मित्यर्थः । ज्ञेयं = ज्ञातव्यम् ॥५६॥

पदार्थ-अपरोक्षतया =परोक्ष न होने के कारण, प्रत्यक्ष रूप से । अर्थस्य **बिष**य का । ग्राहकंचग्रहण कराने वाला । ई**दृशम्**≕इस प्रकार का । ज्ञानं=प्रमाण प्रत्यक्षं = प्रत्यक्ष होता है। ग्रहणेक्षया इतरत्=प्रत्यक्ष से भिन्न अतीन्द्रिय। परोक्षं परोक्षप्रमाण । ज्ञेयम्-जानना चाहिए ॥५६॥

भाषाप्रकाश—अपरोक्ष रूप में विषयों का ग्रहण कराने वाला ज्ञान प्रत्यक्ष प्राप्त किया जाता है वह प्रत्यक्ष कहलाता है। औख और रूप के सम्बन्ध से देखना, और रस के सम्बन्ध से चखना एवं त्वचा और स्पर्श के सम्बन्ध से छू करके जो

प्रत्यक्ष से भिन्न अतीन्द्रिय ज्ञान परोक्ष है । अनुमान एवं शब्द दोनों ही प्रमाण

परोक्ष प्रमाण ग्रहणापेक्ष्य है एवं प्रत्यक्ष सर्वसामान्य के लिए अनिवार्य है; अधुना परोक्षलक्षणं दर्शयति — इतरिंदत्यादि । अपरोक्षतयाऽर्थस्य किन्तु परोक्ष प्रमाण व अतीन्द्रिय साक्षात्कार ग्रहण व प्रयत्न से साध्य है । अतीन्द्रिय तत्त्वों का सक्षात्कार सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान एवं सम्यक् चरित्र द्वारा ही सम्भव

#### येनोत्पादव्ययध्नौव्ययुक्तं यत्सत्तदिष्यते । अनन्तधर्मकं वस्तु तेनोक्तं मानगोचरः ॥५७॥

पूर्वोक्तमेव वस्तुतत्त्वमनन्तधर्मात्मकतया द्रढयन्नाह—येनोत्पाद इति । तत्सत्सत्त्वरूपमिष्यते । कारणेनानन्तधर्मकं वस्तु मानगोचरः, प्रत्यक्षपरोक्षप्रमाणविषयः, उक्तं कथितमिति सम्बन्धः । उत्पादश्च व्ययश्च ध्रौव्यश्व उत्पादव्ययध्रौव्याणि, तेषां मेलस्तदेव सत्त्वमिति ज्ञानम् । इष्यते केवलज्ञानिभिरभिलष्यत इति, वस्तुतत्त्वं चोत्पादव्ययध्रौव्यात्मकम्, तथा हि—उर्वीपर्वततर्वादिकं सर्वं वस्तु द्रव्यात्मना नोत्पद्यते विषद्यते वा परिस्फुटमन्वयादर्शनात्, लूनपुनर्जा-तनखादिष्वन्वयदशंनेन व्यभिचार इति न वाच्यम्, प्रमाणेन बाध्यमानस्याः न्वयंस्यापरिस्फुटत्वाद्, न च प्रस्तुतोऽन्वयः प्रमाणविरुद्धः, सत्यप्रत्यभिज्ञान-सिद्धत्वात् ।

सर्वव्यक्तिषु नियतं क्षणे-क्षणेऽन्यत्वमथ च न विशेषः । सत्योश्चित्य-पचित्योराकृतिजातिव्यवस्थानादिति वचनात्ततो द्रव्यात्मता स्थितिरैव

सर्वस्य वस्तुनः, पर्यायात्मना तु सर्वं वस्तुपद्यते विपद्यते चास्खिलितपर्या-यानुभवसद्भावात्।

न चैवं शुक्लशङ्खे पीतादिपर्यायानुभवेन व्यभिचारः, तस्य स्खल-द्रपत्वाद्, न खलु सोऽस्खलद्रपो येन पूर्वाकारविनाशोऽजहद्वृत्तोत्तराकारो-त्पादाविनाभावी भवेद, न च जीवादी वस्तुनि हर्षामषौदासीन्यादिपर्याय-परम्पराऽनुभवः स्खलद्रूपः, कस्यचिद्बाधकस्याभावात् ।

ननत्पादादयः परस्परं भिद्यन्ते न वा? यदि भिद्यन्ते कथमेकं वस्तु त्र्यात्मकम् ? न भिद्यन्ते चेत्तयाऽपि कथमेकं वस्तु त्र्यात्मकम् ? तथा च यद्यु-त्पादादयो भिन्नाः कथमेकं त्र्यात्मकम् ? अथोत्पत्त्यादयोऽभिन्नाः कथमेकं है। संसार के सभी पदार्थं एवं वस्तु उत्पत्ति, स्थिति एवं विनाशरूप स्वभाव वास्त्रे त्र्यात्मकमिति चेत् ?

तदयुक्तं - कथि द्भिन्नलक्षणत्वेन तेषां कथञ्चिद् भेदाभ्युपगमात्, तथा हि उत्पादविनाशध्रौव्याणि स्यादिभन्नानि भिन्नलक्षणत्वाद् रूपादिवद् न च भिन्नलक्षणत्वमसिद्धम्, असत आत्मलाभः, सतः सत्त्वाबिप्रयोगो, द्रव्य-रूपतयाऽनुवर्त्तनं, च खलूत्पादादीनां परस्परमसङ्कीर्णानि लक्षणानि सकल-लोकसाक्षिकाण्येव, न चामी भिन्नलक्षणा अपि परस्परानपेक्षाः, खपुष्पवदः सत्त्वापत्तेः, तथा ह्युत्पादः केवलो नास्ति स्थितिविगमरहितत्वात् कुर्मरो-मवत्, तथा विनाशः केवलो नास्तीत्युत्पत्तिरहितत्वात्तद्वदेव, स्थितिः केवला नास्ति विनाशोत्पादशून्यत्वात् तद्वदेवेत्यन्योन्यापेक्षाणामुत्पादादीनां वस्तुनि सत्त्वं प्रतिपत्तव्यम् । तथा चोक्तं —

> घटमौलिस्वर्णार्थी नाशोत्पादस्थितिष्वलम्। शोकप्रमोदमाध्यस्थ्यं जनो याति सहेतृकम्॥ पयोवतो न दध्यत्ति न पयोऽत्ति दिधव्रतः। अगोरसव्रतो नोभे तस्माद्वस्तु त्रयात्मकम्।। इति।

यथा खरविषाण यथेदं तथेदमिति, अत एवानन्तधर्मकं वस्तु मानगोचर प्रोक्तम्, अनन्ता धर्माः पर्यायाः सामान्यविशेषलक्षणा यत्रेत्यनन्तधर्मतं प्रन्थेष्विप सुसम्बद्धार्थत्वाद् विरुद्धार्थदौर्गन्ध्याभावः। वस्त्वित, उत्पादव्ययध्रीव्यात्मकस्यैवानेकधर्मकत्वं, युक्तियुक्ततामनुभवतीति ज्ञापनायैव भूयोऽनन्तधर्मकपदप्रयोगो, न पुनः पारचात्त्यपद्योक्तानन्तधर्मक क्षयामः कि पुनः पारचात्त्यविप्रलम्भग्रथितग्रन्थकथासु, यच्च क्वापि पदेन पौनरुक्त्यमाशङ्कनीयमिति पद्यार्थः ॥५७॥

बस्तु मानगोचरः उक्तम ॥५७॥

सुद्धा-येन=कारणेन । उत्पाद:=उत्पत्ति:, व्यय:=नाश:, श्रीव्ययुक्तं= स्थितिः पालनन्त । यत् तत्-पूर्वीक्तलक्षणं सत्त्विमिति, इष्यते, सत्-कथ्यते । तेन= कारणेन, अनन्तधर्मकं वस्तु — अनन्ताः = नान्तो येषां धर्माः पर्यायाः सामान्य-विशेषा: । मानगोचर:=प्रमाणविषय:, उक्तं=कथितम् ॥५७॥

पदार्थ-येन-जिस कारण से । उत्पाद = उत्पन्न होना । व्यय:=नष्ट होना । घोव्ययुक्तम्-स्थित रहना - यह तीनों धर्म । यत्=जो । तत्=वह । सत्=सत्तावान् । इष्यतें=कहा जाता है। तेन=उसी कारण से। अनन्तधर्मकं वस्तु=अनन्त गुण-स्वभाव वाला पदार्थं । युक्तम् =ठीक । मानगोचरः =प्रमाण का विषय । उक्तम् =कहा जाता है एवं प्रमाण के विषय हैं ॥५७॥

भाषाप्रकाश - उत्पन्न होना, नष्ट होना एवं स्थित रहना - यह तीन संसार के स्वभाव व धर्म है। संसार की सत्ता इन तीनों धर्मों से युक्त है। यद्यपि उत्पन्न होना, नष्ट होना एवं स्थित रहना परस्पर विरुद्ध धर्म हैं; फिर भी इन तीनों से युक्त सत्ता एक ही है। उसी में तीनों धर्म होते हैं। एवमेव अनन्तधर्म व स्वभाव वाले पदार्थं प्रमाण के विषय हैं ॥५७॥

# जैनदर्शनसंक्षेप इत्येष कथितोऽनघः। पूर्वापरविघातस्तु यत्र क्वापि न विद्यते ।। ५८।।

बालावबोधार्थंफलकत्वादथोपसंहरन्नाह -जैनदर्शनेति । इति पूर्वोक्तप्रकारेण, एषः प्रत्यक्षलक्ष्यो, जैदर्शनसंक्षेपः कथितः, विस्तरस्यागाधत्वेन वक्तुमगोचरत्वाद्, उपयोगसारः संक्षेपो निवेदितः, किभूतोऽनघो निर्देषणः सर्ववक्तव्यस्य सर्वज्ञमूलत्वेन दोषकाल्ष्यानवकाशात् । तु समुच्चयार्थे, तत्र पुनः पूर्वापरिवघातः क्वापि न विद्यते, पूर्वस्मिन्नादाव-व्यतिरेकश्च यदुत्पादव्ययध्नौव्यात्मकं न भवति तद्वस्त्वेव नः परस्मिन् प्रान्ते न विघातो विरुद्धार्थता यत्र दर्शने क्वापि पर्यन्तग्रन्थेऽपि परस्परविसंवादो नास्ति, आस्तां तावत्केवलभाषितेषु द्वादशाङ्कोषु पारम्पर्यं-

अयं भावो - यत् परतैर्धिकानां मूलशास्त्रेष्विप न युक्तियुक्ततां कारुण्यादिपुण्यकर्मपुण्यानि च वचांसि कानिचिदाकर्णयामस्तान्यपि त्वद्क्तः अन्वयः येन उत्पादव्ययधीव्ययुक्तं यत् तत् सत् इष्यते, तेन अनन्तधमंक स्कतसुधापयोधिमन्थोद्गतान्येवरत्नानीव सङ्गृह्य स्वात्मानं रत्नपतय इव ह मन्वाना मुधा प्रगल्भन्ते । यदाहः श्रीसिद्धसेनदिवाकरपादाः —

ज्यकार स्कार्यात व्याज्य व्याज्य विश्व विष्य विश्व विष

॥ श्री:॥

परमार्हतहरिभद्रसूरिप्रणीतः

# षड्दर्शनसमुच्चयः

मणिभद्रकृत'लघुवृत्ति'संवलितः

'सुधा'-संस्कृतव्याख्यासहित'भाषाप्रकाश'-

हिन्दीव्याख्यया समलङ्कृतश्च

-erata-2-

सद्दर्शनं जिनं नत्वा वीरं स्याद्वाददेशकम् । सर्वदर्शनवाच्योऽर्थः संक्षेपेण निगद्यते ॥ १ ॥

🕸 लघुवृत्ति 😵

सज्ज्ञानदर्पणतले विमलेऽत्र यस्य केचिदर्थनिवहाः प्रकटीबभूवु: । तेऽद्यापि भान्ति कलिकालजदोषभस्म-प्रोहीपिता इव शिवाय स मेऽस्तु वीरः॥ जैनं यदेकमपि बोधविधायवाक्य-मेवं श्रुतिः फलवती भुवि येन चक्रे। चारित्रमाप्य वचनेन महत्तरायाः श्रीमान्स नन्दतु चिरं हरिभद्रसूरिः॥ सन्निधेहि तथा वाणि ! षड्दर्शनाङ्कषड्भुजे । यथा षड्दर्शनन्यक्तिस्पष्टेने प्रभवाम्यहम् ॥ व्यासं विहाय संक्षेपरुचिसत्त्वानुकम्पया **।** टीका विधीयते स्पष्टा षड्दर्शनसमुच्चये।।

इह हि श्रीजिनशासनप्रभावनाविभावकप्रभोदयभूरियशश्चतुर्देशशत-प्रकरणकरणोवकृतजिनधर्मो भगवान् श्रीहरिभद्रसूरिः षड्दर्शनप्रमाणपरि- भाषास्बरूपजिज्ञासुशिष्यहितहेतवे प्रकरणमारिप्समानो निर्विष्नशास्त्रपरि-समाप्त्यर्थं स्वपरश्रेयोऽर्थं च समुचितेष्टदेवतानमस्कारपूर्वकमिधयमाह-सद्दर्शनमिति ।

अर्थो निगद्यतेऽभिधीयत इति सम्बन्धः, अर्थशब्दोऽत्राभिधेयवाचको ग्राह्यः । 'अर्थोऽभिधेयरैवस्तूप्रयोजननिवृत्तिषु' इत्यनेकार्थवचनाद्, मयेत्य-नुक्तस्यापि गतार्थत्वात् । किविशिष्टोऽर्थः ? सर्वदर्शनवाच्य इति । सर्वाणि च तानि दर्शनानि बौद्धनैयायिकजैनवैशेषिकसांख्यजैमिनीयादीनि समस्त-मतानि वक्ष्यमाणानि तेषु वाच्यः कथनीयः। किं कृत्वा ? जिनं नत्वा। सामान्यमुक्तवा विशेषमाह—कं जिनं ? वीरं वर्द्धमानस्वामिनम्, वीरमिति साभिप्रायम, प्रमाणवक्तव्यस्य परपक्षोच्छेदादिसुभटवृत्तित्वाद् भगवतश्च द्वःखसम्पादिविषमोपसर्गसहिष्णुत्वेन सुभटरूपत्वात् । तथा चोक्तम्-

विदारणात्कर्मततेर्विराजनात्तपःश्रिया विक्रमतस्तथाऽद्भुतात् । भवत्प्रमोदः किल नाकिनायकश्चकार ते वीर इति स्फूटाभिधाम्।। इति युक्तियुक्तं ग्रन्थारम्भे वीरजिननमस्करणं प्रकरणकृतः, यद्वाऽऽसन्नोपकारित्वेन युक्ततरमेव श्रीवर्द्धमानतीर्थकृतो नमस्करणम्, तमेव विशिनिट-किभतं ? सहर्शनं सत् शोभमानं दर्शनं शासनं समान्यावबोधः लक्षणं जानं सम्यक्त्वं वा यस्य स तिमति ।

नन् दर्शनचारित्रयोरपि मुक्त्यङ्गत्वात् किमर्थं सद्दर्शनमित्येकमेव विशेषणमाविष्कृतम् ? न-दर्शनस्यैव प्राधान्याद् । यत्सूत्रम् -

> भठठेण चरित्ताउ दंसणिमह दिढयरं गहेयव्वं। सिज्झंति चरणरहिया दंसणरहिया न सिज्झंति ।। प्रिष्टेन चरित्राद दर्शनमिह दढ़तरं ग्रहीतव्यम्। सिध्यन्ति चरणरहिता दर्शनरहिता न सिध्यन्ति ।।

इति तद्विशेषणमेव युक्तम्, पून किभृतं ? स्याद्वाददेशकम्, स्याद्वि-कल्पितो वादः स्याद्वादः सदसन्नित्यानित्याभिलाप्यानभिलाप्यसामान्यविशे-षात्मकस्तं दिशति भावकेश्य उपदिशति यस्तम । अत्रादिमार्द्धे भगवतोऽति-शयचतुष्टयमाक्षिप्तम्, सदृशंनमिति दर्शनज्ञानयोः सहचारित्वाज्ज्ञानाति। षयः, जिनं वीरमिति रागादिजेतृ वादष्टकर्माद्यपायनिराकर् त्वाच्चापायाः पगमातिशयः, स्याद्वाददेशकमिति वचनातिशयः, ईद्गिवधस्य निरन्तरभक्तिः व आध्यात्मिक शक्ति प्राप्त करते हैं, जिससे ग्रन्थ के प्रणयन में जो विघ्न उपस्थित भरनिर्भरसुरासुरनिकायनिषेव्यत्वमानुषङ्किकिमिति पूजाऽतिशयः ।।१।।

#### स्था क्ष

निगमकल्पप्रबोधसम्बज्ज्वलं. त्रिगुणषोडशसप्तसमावृतम् । सकलस्बिटविस्बिटविधायकं, सकलसंस्रतिकारणमीण्महे ॥१॥ यस्य प्रभावात् हरिभद्रसूरिः, चकार ग्रन्थं षड्दर्शनाभिधम्। प्रबोध वाक्याङ्कुरकं तमीशं, नमामि दिव्यं जिनशासकं गुरुम् ॥२। गिरइचैव जिनशासनस्य, पारंगतं दर्शनसागरस्य। प्रबोध वाक्यस्य प्रकाशकं परं, नमाम्यहं तं हरिभद्रस्रिम् ॥३॥ विहाय सर्वेषां दर्शनशास्त्रसंग्रहे। व्याख्या विधीयते भाषा, षड्दर्शनसम्च्यये ॥४॥

श्रीजिनशासनवाक्यसमूहपारङ्गतः, षड्दर्शनवाचस्पतिः, निखिलदर्शनशास्त्र-प्रमाणपरिभाषास्वरूपप्रकाशनभूरियशक्च भगवान् श्रीहरिभद्रसूरि: षड्दर्शनसमुच्चय-ग्रन्थमारिष्समानो निर्विघ्नशास्त्रपरिसमाप्त्यर्थं समुचितेष्टदेवतानमस्कारपूर्वकमभिधेय-माह - सदृर्शनमिति ।

अन्वयः — सद्दर्शनं स्याद्वाददेशकम् वीरम् जिनम् नत्वा सर्वदर्शनवाच्यः अर्थः संक्षेपेण निगद्यते ।। १ ॥

व्याख्या - सदर्भनं - सत्-शोभमानं, दर्शनं-शासनं तत्त्वावबोधलक्षणं ज्ञानं सम्यक्तवं वा यस्य तं, सत्त्वस्वरूपावबोधवक्त्रं; स्याद्वाददेशकं - स्याद्विकल्पितो वादः स्याद्वादः=सदसन्नित्यानित्यसुखदुःखात्मानात्मसामान्यविशेषात्मकः विवेकः, तं दिशति=प्रमाणै: उपदिशति वा यस्तं, वीरं=परपक्षीच्छेदनसूख दु:खद्वन्द्वसहिष्णुत्वेन रागद्वेषमोहाविद्याजेतृत्वात् सूभटस्वरूपत्वात् सूभटं नायकं, जिनं=वर्द्धमानस्वामिनं महाबीरं, नत्वा=प्रणम्य. सर्वदर्शनवाच्य:- सर्वाणि च तानि दर्शनानि-बौद्धनैयायिक-जैनवैशेषिकसांख्यजैमिनिचार्वाकादिसमस्तानि, तेषु वाच्य:=कथनीय;, अर्थ:=विषय:, संक्षेपेण=समासेन, नातिविस्तृतशब्दार्थैः, निगद्यते=कथ्यते प्रतिपाद्यते वा ॥ १ ॥

#### क्षे भाषाप्रकाश क्षे

सम्बन्ध-जैनवाङमय-पारञ्जत, सर्वदर्शनवाचस्पति, महान् विद्वान् श्रीहरि-भद्रसूरि इस ग्रन्थ के आदि में सर्वप्रथम इष्टदेवतानमस्कारपूर्वक मंगलाचरण करते हैं। मंगल इसलिए किया जाता है कि ग्रन्थ के बनाने में किसी प्रकार का विघ्न न उपस्थित हो और पूरा हो जाय। इसीलिए प्राय: सभी ग्रन्थकर्ता ग्रन्थ के आरम्भ में अपने इष्टदेवता को नमस्कार करके उनके ध्यान द्वारा मानसिक हो वह उस मानसिक व आध्यात्मिक शक्ति द्वारा दूर हो सके। इष्टदेवता का ध्यान-

पूर्वंक मंगलाचरण कर लेने पर ग्रन्थ-निर्माण की निष्ठा व संकल्प में दृढ़ता आती है, जो विष्नों के नाश में सहायिका होती है। ग्रन्थ के प्रणयन में अधिकतर विष्न मानसिक होते हैं, जिनका निवारण मंगल व इष्टदेवता के ध्यान द्वारा हो जाता है।

प्रश्न कुछ विद्वान् अपने ग्रन्थ के आरंभ में मंगलाचरण नहीं करते फिर भी बिना किसी विघ्न के ग्रन्थ पूरा हो जाता है और कुछ लोगों के मंगल करने पर भी ग्रन्थ पूरा नहीं हो पाता; इसमें क्या कारण है ?

उत्तर — जो लोग मंगल नहीं करते फिर भी ग्रन्थ पूर्ण हो जाता है, इसमें उनका मनोबल तथा पूर्व जन्म के मंगलाचरण का प्रभाव है। जिन लोगों का ग्रन्थ मंगल करने पर भी अधूरा रह जाता है उसमें मंगलजनित मनोबल व अध्यात्मबल से विघ्नों का अधिक बलवान होना ही कारण है।

प्रश्न - क्या मंगल करने से केवल विघ्न ही दूर होते हैं अथवा ग्रन्थ की समाप्ति भी मंगल के द्वारा हो जाती है ?

उत्तर — मंगल करने से जो मनोबल व झध्यात्मबल प्राप्त होता है उससे विघ्नों का निवारण तो हो ही जाता है, साथ ही मंगल से ग्रन्थ के समाप्ति की निष्ठा व संकल्प भी दृढ़ होते हैं, जिससे ग्रन्थ-समाप्ति में भी सहायता मिलती है। अत: मंगलाचरण द्वारा विघ्नों का नाश व ग्रन्थ की समाप्ति दोनों ही होते हैं।

पदार्थ — सद्दर्शनं = सत्यस्वरूप दर्शन वाले तथा सम्यक् सत्य ज्ञान से सम्पन्न। स्याद्वाददेशकम् = सत्यासत्य-नित्यानित्य विवेक के उपदेशक। जिनं वीरं = वर्द्धमान महावीर स्वामी को। नत्वा = नमस्कार करके। सवंदर्शनवाच्य: = सभी दर्शनों द्वारा बतलाने योग्य। अर्थः = विषय। संक्षेपेण = अत्यन्त संक्षिप्त रूप से। निगद्यते = बतलाया जाता है अथवा कह रहा हूँ।।

भाषाप्रकाश — सत्यस्वरूप दर्शन वाले एवं जिनका उपदेश व सिद्धान्त सम्यक् सत्य ज्ञान वाला है, जिन्हें सत्य का परम साक्षात्कार हो चुका है और जो सत्य-असत्य, नित्य-अनित्य पदार्थों के तत्त्वज्ञान का उपदेश करते हैं, ऐसे बर्द्धमान महावीर स्वामी को नमस्कार करके, बौद्ध-न्याय-जैन-वैशेषिक-सांख्य-मीमांसा आदि दर्शनों के बतलाने योग्य विषयों व सिद्धान्तों को संक्षेप में कह रहा हूँ।

प्रश्न-सत्यस्वरूप दर्शन एवं सम्यक् सत्यज्ञान का क्या तात्पर्य है ?

उत्तर — बाह्य एवं व्यावहारिक जगत का अनुभव, जिसे कीट-पतंग-मनुष्य-पशु सभी साधारण व सामान्य रूप से करते हैं, वह नश्वर, अनित्य व परिणामशील है। इन्द्रियों से उत्पन्न होने वाला बोध एवं राग-द्वेष-मोहादि से युक्त सांसारिक व्यवहार तथा स्थूल भौतिक विषयों का अनुभव असद्दर्शन है। संसार के मूल कारणतत्त्वों का साक्षात्कार व बोध सद्दर्शन है। "सदकारणवन्नित्यम्" जो स्वयं कारणस्वरूप हो तथा सदा एक सा विद्यमान रहे वह सत् है। संसार का यथार्थ ज्ञान, मूल कारण का साक्षात्कार सत्यस्वरूप दर्शन है। विश्व के सत्यस्वरूप का अनु-सन्धान, बोध व परम सत्य का साक्षात्कार ही दर्शन शास्त्र का प्रयोजन है। संसार का यथार्थ दर्शन व कारणतत्त्वों का बोध सत्यज्ञान है। योगदृष्टि से सत्य का साक्षात्कार ही सम्यक् सत्यज्ञान कहलाता है। विवर्तस्वरूप मोह-राग-द्वेष-अविद्यादि से युक्त इन्द्रियजन्य सांसारिक ज्ञान व साक्षात्कार असद्शैन अर्थात् मिथ्यादर्शन कहलाता है।

प्रक्त - स्याद्वाददेशकम् एवं वीरं विशेषण का क्या तात्पर्य है ?

उत्तर — जैनमत के उपदेशक अनेक तीर्थं द्धूर हो चुके हैं; जिन्होंने समय-समय पर सत्य का परम साक्षात्कार करके मोक्ष धर्म का उपदेश दिया है। वर्द्धमान महावीर स्वामी अन्तिम तोर्थं द्धूर हैं, जिन्होंने जैनमत का सम्यक् उपदेश दिया है। केवल बही वीर नहीं है जो रण में युद्धकौशल प्रदिशत करे, शत्रुओं का संहार करे; बिल्क वास्तिवक वीर वह है जो राग-द्वेष-मोह-अविद्यारूपी शत्रुओं पर विजय प्राप्त करके सत्य का परम साक्षात्कार करे; इसीलिए वर्द्धमान स्वामी को महावीर की उपाधि प्रदान की गई है। आत्मकल्याण में बाधक शरीर के शत्रुओं पर विजय प्राप्त करना ही वास्तिवक वीरता है। कहा भी गया है ''के शत्रवः सन्ति? निजेन्द्रियाणि'' बास्तव में शत्रु कौन हैं? विषयों में विचरण करने वाली अपनी इन्द्रियाँ। विषयलोलुप अपनी इन्द्रियों पर विजय पाकर मन को सत्य के साक्षात्कार में लगाना ही वीरता का वास्तिवक कार्य है।। १।।

# दर्शनानि षडेवात्र मूलभेदव्यपेक्षया। देवतातत्त्वभेदेन ज्ञातव्यानि मनीषिभिः॥२॥

कानि तानि दर्शनानीति ? व्यक्तितस्तत्सङ्ख्यामाह — दर्शनानीति । अत्र जगति प्रसिद्धानि षडेव दर्शनानि, एवशब्दोऽवधारणे, यद्यपि भेदप्रभेदतया बहूनि दर्शनानि प्रसिद्धानि । यदुक्तं सूत्रे —

असियसयं किरियाणं अकिरियवाईण हुंति चुलसीई। अन्नणियं सत्तठ्ठी वेणइआणं च वत्तीसं॥ [अशीतिशतं क्रियाणामक्रियावादिनो भवन्ति चतुरशीतिः। आत्मवादिनः सप्तषिष्टिविनयवादिनां च द्वात्रिशद्॥]

इति त्रिषष्टचिधका त्रिशती पाषण्डिकानाम्, बौद्धानां चाष्टादश निकायभेदाः, वैभाषिकसौत्रान्तिकयोगाचारमाध्यमिकादयो भेदाः, जैमिनेश्च शिष्यकृता बहुवो भेदाः— उत्पलः कारिकां वेत्ति तन्त्रं वेति प्रभाकरः। वामनस्तुभयं वेत्ति न किञ्चिदिप रेवणः।।

अपरेऽिप बहूदककुटीचरहंसपरमहंसभाट्टप्राभाकरादयो बहुवोऽन्तर्भेदाः । अपरेषामिप दर्शनानां तत्त्वदेवताप्रमाणादिभिन्नतया बहुभेदाः प्रादुः भंवन्ति; तथाऽिप परमार्थतस्तेषामेतेष्वेवान्तर्भावात्षडेवेति सावधारणं पदम् ।

ननु संघटमानानियतो भेदानुपेक्ष्य किमधं षडेव ? इत्याह—मूलमे-दृष्यपेक्षयेति । मूलभेदास्तावत्षडेव षट्संख्यास्तेषां व्यपेक्षया तानाश्चित्येत्यर्थः, तानि दर्शनानि मनीषिभिः पण्डितैर्ज्ञातव्यानि बोद्धव्यानि । केन प्रकारेणेति ? देवतातत्त्वभेदेन देवता दर्शनाधिष्ठायिकाः, तत्त्वानि च मोक्षसाधकानि रहस्यानि, तेषां भेदस्तेन पृथक् पृथग् दर्शनदेवता दर्शनतत्त्वानि च ज्ञेया-नीत्यर्थः ॥२॥

सुधा -अस्मिन षड्दर्शनसमुच्चये कानि च तानि दर्शनानि ? के च भेदाः ? षड्दर्शनोद्देश्यपूर्वकं तत्सङ्ख्यामाह- दर्शनानीति ।

अन्वय:--मनीषिभिः मूलभेदव्यपेक्षया देवतातत्त्वभेदेन अत्र षडेव दर्शनानि ज्ञातव्यानि ॥ २ ॥

व्याख्या—मनीषिभिः=पण्डितैः मुनिभिष्च, मूलभेदव्यपेक्षया — मूलभेदाः=
षट्संख्याः, तेषां व्यपेक्षया=आश्रित्य प्रकारतत्त्वमवध्यं, देवतातत्त्वभेदेन — दर्शनसंस्थापकाः तत्त्वानि=मोक्षसाधकानि रहस्यानि, तेषां भेदः=प्रकारिधयाः
पृथक् पृथक् अत्र=जगिति, षडेव दर्शनानि=षट्दर्शनशास्त्राणि, ज्ञातव्यानि=
बोद्धव्यानि । यद्यपि भेदप्रभेदतया बहूनि दर्शनानि प्रसिद्धानि तथापि परमार्थतः
मूलभेदापेक्षया तेषामेष्वेवान्तभावात्षडेवेति ॥ २ ॥

पदार्थं — मनीषिभि:=पण्डितों व विचारकों द्वारा। मूलभेदव्यपेक्षया = मौलिक भेद के आधार पर। देवतातत्त्वभेदेन=दर्शनों के संस्थापकों तथा उनके तत्त्वज्ञान के भेद से। अत्र=यहाँ जगत प्रसिद्ध। षडेव=संस्था में छ: ही। दर्शनानि = दर्शनशास्त्र। ज्ञातव्यानि = जानना चाहिए।

भाषाप्रकाश जगतप्रसिद्ध दर्शनशास्त्र की संख्या ६ है। पण्डितों एवं विचारकों को चाहिए कि इन दर्शनों के उत्पत्ति व मौलिक सिद्धान्तों के अनुसार एवं भिन्न-भिन्न दर्शनशास्त्रों के प्रवर्तकों और उनके तत्त्वज्ञान के भेद से इन दर्शनों को जानें।। २।।

# बौद्धं नैयायिकं सांख्यं जैनं वैशेषिकं तथा । जैमिनीयं च नामानि दर्शनानाममून्यही ॥३॥

अोंबेकः (उम्बेकः) इति पाठान्तरम् ।

## तेषामेव दर्शनानां नामान्याह - बोद्धमिति ।

अहो इति इष्टामन्त्रणे, दर्शनानां मतानाममूनि नामानीति संग्रहः, ज्ञेयानीति क्रियाऽस्तिभवत्यादिवदनुक्ताऽप्यवगन्तव्या। तत्र बौद्धमिति बुद्धो देवताऽस्येति बौद्धं सौगतदर्शनम्, नैयायिकं 'पाशुपतदर्शनम्, तत्र न्यायः प्रमाणमार्गस्तस्मादनपेतं नैयायिकमिति व्युत्पितः, सांस्यमिति कापिल-दर्शनम् अदिपुद्धविनिमत्तेयं संज्ञा, जैनमिति जिनो देवताऽस्येति जैनमार्हतम्, वैशेषिकं काणाददर्शनम्, दर्शनदेवताऽऽदिसाम्येऽपि नैयायिकेश्यो द्रव्यगुणा-दिसामग्रधा विशिष्टमिति वैशेषिकम्, जैमिनीयं जैमिनिऋषिमतं भाट्टदर्शनम्, चः समुच्चयस्य दर्शकः, एवं तावत् षड्दर्शननामानि ज्ञेयानि शिष्येणेत्यवसेयम् ॥३॥

सुधा - तेषामेव दर्शनानां नामान्याह - बौद्धमित्यादिना ।

अन्वय: अहो ! बौद्धं नैयायिकं सांख्यं जैनं वैशेषिकं तथा जैमिनीयं च दर्शनानां अमूनि नामानि ।। ३ ।।

च्याख्या — अहो=श्रूयताम्, बौद्धं — बुद्धो देवताऽस्येति बौद्धं = सौगतदर्शनम्, नैयायिकं — न्यायः = प्रमाणैरर्थंपरीक्षणं तस्मादनपेतं नैयायिकं = गौतमदर्शनम्, सांख्यं = कापिलदर्शनम्, जैनं — जिनो देवताऽस्येति जैनम् = आहंतम्, वैशेषिकं = द्रव्य-गुणकर्मादिविशिष्टं काणाददर्शनम्, जैमिनीयं = जैमिनिमुनिकृतं मीमांसादर्शनम्, दर्शनानां = षड्दर्शनानाम्, अमूनि नामानि श्रेयानीत्यर्थः । ननु षड्दर्शनेषु वेदान्त-योगयोरिष सत्वात् समुच्चये किमत्र निरूपणं न कृतमिति चेन्न, ग्रन्थकर्तुः षड्दर्शन-निरूपणे जैनबौद्धयोः समावेशाभिलिषतप्रयोजनवशात् योगवेदान्तयोः प्रौद्धस्वरूपात् बौद्धादिषद्दर्शनानां पूर्वाङ्गत्वात् योगवेदान्तयोस्तदुत्तरस्वरूपाच्च ॥ ३ ॥

पदार्थं — अहो = देखिए। बौद्धं = बुद्ध भगवान् द्वारा स्थापित सौगतदर्शन। नैयायिकं = जिसमें प्रमाणों के द्वारा पदार्थों का तर्कं पूर्ण ज्ञान हो वह न्याय दर्शन (इसके संस्थापक गौतम मुनि हैं)। सांख्यं = कपिल मुनि का सांख्य शास्त्र। जैनं = महावीर स्वामी द्वारा स्थापित जैन दर्शन। वैशेषिकं = न्यायशास्त्र से विशेष

- असमञ्जिसयमुक्तिः, न्यायदर्शनस्य पाशुपतत्वेनाप्रसिद्धेः, पाशुपतदर्शनस्य न्याय-प्रस्थानारूढृत्वं प्रायेणेत्यन्यदेतत् । — दामोदरलाल गोस्वामी ।
- २. इदं चिन्त्यम्, इत्थं हि न्याय्यमिति स्याद्, नैयायिकेतिपदं तूक्थादिगणघटकन्याय-शब्दादृष्टयेतृवेदित्रन्यतरार्थंकठका निष्पद्यते । — दामोदरलाल गोस्वामी ।
- ३, आपातरुचिरेयमुक्तिः, वस्तुतस्तु परानुपज्ञस्य निशेषात्मकस्य पञ्चमपदार्थस्य वेतृत्वादित्थं ख्यातिः।—दामोदरलाल गोस्वामी।

शास्त्र, जिसमें द्रव्य-गुण-कमं आदि की व्याख्या की गई है, इसके रचिता कणाद मुनि हैं। जैमिनीयं=जैमिनि मुनि का मीमांसा दर्शन। दर्शनानां=छहों शास्त्रों के। अमूनि=यह। नामानि=नाम हैं।।

भाषाप्रकाश — बौद्धदर्शन, न्यायदर्शन, सांख्यदर्शन, वैशेषिकदर्शन, जैनदर्शन, मीमांसादर्शन — यही छः दर्शनशास्त्र माने गए हैं। भगवान बुद्ध के दार्शनिक उपदेशों के आधार पर बौद्ध दर्शन की रचना की गई है। बौद्ध दर्शन के आधारभूत एवं मौलिक सिद्धान्त त्रिपिटक में हैं। त्रिपिटक के अतिरिक्त भी बौद्धदर्शन का अपना विशाल साहित्य है।

## बौद्धदर्शन-परिचय

त्रिपिटक बौद्धदर्शन का आधारभूत पूर्वकालीन साहित्य है। बुद्ध के उपदेशों को लेखबद्ध करने के लिए बौद्धिभिक्षुकों व विद्वानों की सभा में त्रिपिटक लिखा गया था। भदन्त उपल बुद्ध के साथ रहने वाले अत्यन्त विद्वान् व दार्शनिक शिष्य थे, जिन्होंने भगवान् बुद्ध के दार्शनिक उपदेशों को अभिधर्मपिटक के रूप में लेखबद्ध करवाया। अभिधर्मपिटक के मौलिक ग्रन्थ पाली भाषा में हैं। अभिधर्म की रचना के बाद बौद्ध विद्वानों ने अभिधर्म के व्याख्याभूत विशाल साहित्य का निर्माण किया, जिनकी गणना बौद्धवर्शन के अन्तर्गत की जाती है। वह उत्तरकालीन ग्रन्थ भी पाली और संस्कृत में हैं। इसी साहित्य के आधार पर बौद्ध दर्शन के निम्न चार सम्प्रदाय हुए— १. माध्यमिक, २. योगाचार, ३. सौत्रान्तिक और ४. वैभाषिक।

माध्यमिक को शून्यवाद भी कहते हैं। इस मत के अनुसार सत्ता और क्रियाशील जगत के सभी पदार्थ शून्य से उत्पन्न हैं। उनका वास्तविक स्वरूप शून्य है। जगत के पदार्थों का अनुभव विवर्तमात्र है। कहा भी है—''मुख्यो माध्यमिको विवर्तमिखलं शून्यस्य मेने जगत्''। इस सम्प्रदाय का प्रवर्तन ईसा की तीसरी शताब्दी के आचार्य नागार्जुन व आचार्य देव, पाँचवी शताब्दी के बुद्धिपालित व भावविवेक, सातवी शताब्दी के चन्द्रकीर्ति एवं आठवीं शताब्दी के आचार्य शान्ति-रक्षित के ग्रन्थों द्वारा हुआ है।

योगाचार सम्प्रदाय में योग और सम्यक् आचार प्रधान हैं। इस सम्प्रदाय में बाह्य जगत को शून्य स्वीकार किया गया है, किन्तु योग द्वारा आन्तरिक अनुभूति को शून्य नहीं माना गया है। इस मत में शुद्ध विज्ञान का उदय होना ही मोक्ष है। विशुद्ध विज्ञान ही परमार्थ सत्ता है। इसीलिए इस मत को विज्ञानवाद भी कहा जाता है। इस मत के प्रवर्तक आर्य मैत्रेय माने जाते हैं। उनके द्वारा लिखे गए 'अभिसमयालङ्कार' और 'मध्यान्तविभाग'—ये दो संस्कृतप्रन्थ प्रसिद्ध हैं। इस मत का प्रसार आचार्य वसुबन्धु द्वारा हुआ, जो कि तीसरी शताब्दी के अत्यन्त प्रौढ़

व दाशंनिक विद्वान थे। इसी सम्प्रदाय में सातवीं शताब्दी के प्रख्यात बोद्ध दाशंनिक विद्वान् आचार्यं धर्मकीर्ति हुए हैं, जिन्होंने अत्यन्त प्रसिद्ध ग्रन्थ 'प्रमाणवार्तिक' लिखा है। प्रमाणवार्तिक बोद्ध दर्शन का अत्यन्त प्रसिद्ध व महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है।

मौत्रान्तिक मत में प्रत्यक्ष के विना ही अनुमान द्वारा बाह्य जगत की सत्ता को माना गया है। इस मत में उत्तम तत्त्वज्ञान के द्वारा मोक्ष-प्राप्ति माना गया है। इस मत में उत्तम तत्त्वज्ञान के द्वारा मोक्ष-प्राप्ति माना गया है। इस मत में भावनाचतुष्टय की मान्यता है। "सर्वं क्षणिकं क्षणिकं" — सारा जगत क्षणिक है, "दुखं-दुखं — सारा जगत दु:खमय है, "स्वलक्षणं-स्वलक्षणं" — सारा जगत लक्षण व नाम-रूपमात्र है, "शून्यं-शून्यं" — सारा जगत् शून्य है — यही भावनाचतुष्टय कहा गया है। भावनाचतुष्टय के द्वारा तत्त्वज्ञान का उदय होता है। इस मत में सूत्रिपटक के सिद्धान्तों को मुख्याद्वार माना गया है। अतएव इसे सौत्रान्तिक कहते हैं। बौद्ध दर्शन के सौत्रान्तिक मत का उदय सूत्रिपटक से ही हुआ है।

वैभाषिक मत में भगवान बुद्ध के परस्पर विरुद्ध उपदेशों का समन्वय करके तत्त्वज्ञान का निर्णय किया गया है, इसीलिए इसको वैभाषिक कहते हैं। इस मत में जगत के बाह्य व आन्तरिक सभी पदार्थ सत्य माने गए हैं। सत्य का साक्षात्कार प्रत्यक्ष द्वारा होता है। इस मत का दूसरा नाम सर्वास्तिवाद है। इस मत का सिद्धान्त-ज्ञान तीसरी शताब्दी के सुप्रसिद्ध विद्वान् आचार्य वसुबन्धु द्वारा लिखित अभिधमंकोष ग्रन्थ द्वारा होता है। अभिधमंकोष इस दर्शन का महान् ग्रन्थ है। सर्वप्रथम आचार्य वसुबन्धु भी वैभाषिक ही थे, किन्तु बाद में आचार्य असङ्ग के उपदेशों से प्रभावित होकर उन्होंने योगाचार मत स्वीकार कर लिया था।

यद्यपि बौद्ध दशंन का सहित्य विशाल है, तथापि निम्नलिखित ग्रन्थ प्रसिद्ध व उपलब्ध माने जाते हैं—अभिधम्मथसंगहो — अनिरुद्धाचार्यकृत । अभिधमं-समृच्चरः—असंगकृत । अभिधमंमृतम्—घोषककृत । अभिधमंथिसंग्रहः—भिक्षुवरसम्बोधिकृत । प्रज्ञापारमिता, अभिसमयालङ्कारालोक — हरिभद्रविरचित । प्रज्ञाप्रदीप, प्रतिमोक्षसूत्र, लंकावतारसूत्र, विज्ञप्तिमात्रतासिद्धि—वसुबन्धुकृत । विग्रहन्यावर्तिनी, प्रमाणविध्वंसन, उपायकौशल्य, माध्यमिककारिका, युक्तिषिटका—नागार्जुनकृत । तत्त्वसंग्रह—शान्तरक्षितकृत । विमुद्धिमग्ग —बुद्धघोषकृत । मिलिन्द्र-प्रकृत इत्यादि ।

हिन्दी भाषा में लिखे गए राहुल सांकृत्यायनकृत "बौद्धदर्शन", आचार्यं नरेन्द्रदेवकृत "बौद्धदर्शन और धर्मं" एवं "बौद्धधर्मदर्शन", पं० बलदेव उपाध्याय-कृत "बौद्धदर्शनमीमांसा" आदि भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ हैं।

#### न्यायदर्शन-परिचय

न्यायशास्त्र के प्रवर्तक महिष गोतम मुनि हैं। इनके मत में षोडश पदार्थों के ज्ञान से मुक्ति मानी गई है। महिष् गोतमिवरिचत न्यायसूत्र ही इस दर्शन का मूलाधार है। न्यायसूत्र ग्रन्थ में पाँच अध्याय हैं। प्रत्येक अध्याय दो दो आिह्नकों में विभक्त है। न्यायदर्शन के सूत्रों की संख्या ५३ है। सम्पूर्ण ग्रन्थ में १६ पदार्थों का उद्देश्य, लक्षण व परीक्षा निरूपित किया गया है। इस शास्त्र में प्रमाणों द्वारा द्वादश प्रमेयों (विषयों) का परीक्षण किया गया है। सम्पूर्ण ग्रन्थ में पूर्वपक्ष, उत्तरपक्ष एवं सिद्धान्त पक्ष की स्थापना करके सूत्रों की रचना की गई है। पहले अध्याय में षोडश पदार्थों के उद्देश्य व उनके लक्षण निरूपित किए गए हैं, तत्पश्चात् दूसरे से पाँचवें अध्यायपर्यन्त षोडश पदार्थों की परीक्षा पूर्वपक्ष, उत्तरपक्ष व सिद्धान्त पक्ष के आधार पर की गई है।

महर्षि गोतम के न्यायसूत्रों पर वात्स्यायन मुनि का भाष्य है, जिसे न्यायभाष्य कहते हैं। न्यायभाष्य अपने ढ़ंग का अत्यन्त महत्त्वपूणं व अदितीय ग्रन्थ है। न्यायभाष्य पर श्रीमदुद्योतकर का लिखा हुआ न्यायवार्तिक है, जो अत्यन्त महत्त्वपूणं व श्रौढ़ साहित्य है। न्यायवार्तिक में न्यायसूत्रों तथा न्यायभाष्य के सभी रहस्यों का अदितीय ढंग से प्रतिपादन किया गया है। षड्दशंनाचार्य श्री वाचस्पति मिश्र ने न्यायवार्तिक पर न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका लिख कर सोने में सुगन्ध उत्पन्न कर दिया है। इस टीका पर न्यायमूर्ति श्री उदयनाचार्य की टीका तात्पर्यपरिशुद्धि एवं उस पर भी आचार्य वद्धंमानोपाध्याय की प्रकाश व्यास्या विशेष महत्त्व की है। न्यायसूत्रों पर विश्वनाथ तकंपञ्चानन की दृत्ति भी महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। संस्कृत वाङ्मय में उपरोक्त ग्रन्थ ही प्राचीन न्याय के नाम से जाने जाते हैं।

पूर्व मध्ययुग में भारतीय संस्कृति में उथल-पुथल हुआ। प्राचीन सूत्रग्रन्थों का प्रभाव क्षीण होने लगा। वादों और मत-मतान्तरों की धूम मच गई। बौद्ध और जैन दार्शनिकों ने अपने प्रबल विवादों, युक्तिपूणं तकों, ओजस्वी शास्त्रार्थों व जटिल परिष्कारपूणं निबन्धों द्वारा गौतम-न्याय व कणाद के वैशेषिक दर्शन पर बौद्धिक प्रहार करना आरम्भ किया। ऐसी परिस्थिति में विपक्षियों को मुंहतोड़ उत्तर देने के लिए तथा न्याय शास्त्र की प्रतिष्ठा व गौरव के रक्षार्थ न्याय मूर्ति श्री गंगेशोपाध्याय ने नव्यन्याय को जन्म दिया। नव्यन्याय में उन्होंने गौतमन्याय व कणाद के वैशेषिक दर्शन का समन्वय करके प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान व शब्दरूप प्रमाणचतुष्टय के आधार पर चार प्रकरणों में बारह हजार इलोकों की योग्यता में तत्त्वचिन्तामणि नामक महान ग्रन्थ लिखा। यह न्यायतत्त्वचिन्तामणि ही

नन्यन्याय का मौलिक ग्रन्थ है। इसकी रचना विक्रम की बारहवीं शताब्दी में हुई। तत्त्वचिन्तामणि पर श्री रघुनाथ तर्कशिरोमणि ने दीधिति नाम की टीका लिखी, जो अपने आप में अत्यन्त प्रौढ़ व महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ ही है। तत्त्वचिन्तामणि व दीधिति टीका पर माथुरनाथ ने माथुरी, श्री गदाधरभट्टाचार्य ने गादाधरी एवं श्री जगदीश तर्कालङ्कार ने जागदीशी टीका लिखी, जो कि मूल ग्रन्थ—तत्त्वचिन्तामणि से भी अधिक प्रौढ़, विशाल एवं महत्त्वपूर्ण परिष्कार ग्रन्थ के रूप में हैं। इनके अतिरिक्त न्यायतत्त्वचिन्तामणि पर कणाद तर्कवागीश, हरिदास न्यायालंकार, वाचस्पित मिश्र, शंकर मिश्र, पक्षधर मिश्र, बद्धेमानोपाध्याय, रुचिदत मिश्र, जयराम न्यायपञ्चानन, हरिराम, रघुदेव आदि विद्वानों की विशद टीकाएँ भी उपलब्ध होती हैं। उपरोक्त ग्रन्थों का साहित्य ही नव्यव्याय कहलाता है। इनके अतिरिक्त निम्नलिखित ग्रन्थ भी नव्यन्याय के साहित्य ही

न्यायमूर्ति उदयनाचार्यविरचित न्यायकुसुमाञ्जलि एवं आत्मतत्त्वविवेकः श्री जगदीश तर्कालंकारविरचित शब्दशिवत्रकाशिका, तर्कामृतम् एवं पदार्थतत्त्व, निर्णयः; श्री रघुनाथ तर्कशिरोमणिविरचित पदार्थतत्त्वनिरूपणम्, नञ्चादः और सास्यातवादः; यायशिरोमणि माधुरनाथविरचित सिद्धान्तरहस्यम् और बौद्धाधिकार-रहस्यम्; न्यायमूर्ति गदाधरभट्टाचार्यकृत रत्नकोशवादरहस्यम्, सास्यातवादः, कारकवादः, नञ्चादः, मुक्तिवादः, विषयतावादः, शिक्तवादः, व्युत्पत्तिवादः, स्मृतिसंस्कारवादः आदि । ये सभी ग्रन्थ नव्यन्याय के अत्यन्त महत्त्वपूर्णं परिष्कार ग्रन्थ हैं । नव्यन्याय, ग्रन्थों की भाषा अत्यन्त जिल्ल, परिष्कारपूर्णं और तर्केयुक्त है । नव्यन्याय की इसी जिल्ला, तर्कपूर्णं युक्ति और ओजस्वी परिष्कार को सुन कर न्यायशास्त्र पर तीसे प्रहार करने वाले विपक्षी विद्वान् घबड़ाने लगे । शास्त्रार्थं सभाओं में नव्य नैयायिकों के परिष्कारपूर्णं विवादों व तर्कपूर्णं समाधान को देखकर उनके सम्मुख परास्त होकर वे घुटने टेकने लगे । न्यायशास्त्र के सिद्धान्तों के विजय की सर्वत्र धूम मच गई । विद्वत्ता और ओजस्व-वर्चस्व हेतु व ताकिक बनने के लिए नव्यन्याय का अध्ययन आवश्यक हो गया । इस नव्यन्याय का साहित्य भाषा में जिल्ल, तर्क में अत्यन्त प्रौढ़ एवं परिष्कारपूर्णं है ।।

### सांख्यदर्शन-परिचय

सांख्यशास्त्र के प्रवर्तक किपल महामुनि हैं, जिन्होंने अपने योगज ज्ञान द्वारा जगत के कल्याणार्थं सांख्य विज्ञान का प्रवर्तन किया। "निह सांख्यसमं ज्ञानं नास्ति योगसमं बलम्" सांख्य के समान कोई शास्त्र नहीं और योग के समान कोई बल नहीं। न्याय और वैशेषिक के ज्ञान से जब बुद्धि पदार्थ-विज्ञान में परिपक्व व अभ्यस्त हो जाती है तब सांख्य दशंन के प्रकृति-पुरुष-विवेक की योग्यता ब्बाती है। इस शास्त्र में हैय-हीन-हान-हानोपाय द्वारा प्रकृति और पुरुष के यथार्थं स्वरूप का बोध कराया गया है। सांख्य दर्शन में पच्चीस तत्त्वों का विवेचन किया गया है। मूल प्रकृति, उसकी सात विकृतियाँ, सोलह विकार और पुरुष (आत्मा)—यही पच्चीस तत्त्व हैं, जिनका विशद विवेचन इस शास्त्र में किया गया है।

इनके मत में मूल प्रकृति अव्यक्त एवं पुरुष चैतन्यमय के संयोग से सृष्टि का उदय होता है। सत्त्व, रज एवं तम की साम्यावस्था मूल अव्यक्त प्रकृति अथवा प्रधान है, जो कि जड़ है। इन तीनों गुणों में जब विषमता आती है तभी सृष्टि का उदय होता है। चैतन्यमय पुरुष नित्य, अव्यक्त व कूटस्थ है। अविवेक के कारण जड़ प्रकृति अथवा प्रधान से उसका संयोग होता है। दोनों के संयोग से सर्वप्रथम महत्तत्त्व व अहंकार उत्पन्न होते हैं, फिर रूप-रस-गन्ध-स्पर्श शब्द—पञ्च तन्मात्रायें व नेत्र, जिह्ना, नासिका, त्वचा व श्रोत्र—पांच ज्ञानेन्द्रियां और गुदा, उपस्थ, हाथ, पर और वाणी—पांच कर्मेन्द्रियां, मन और पृथ्वी, जल, वायु, तेज, आकाश—ये पञ्च महाभूत उत्पन्न होते हैं।

चैतन्यमय पुरुष की भौतिक व प्राकृतिक तत्त्वों के अतिरिक्त भी सत्ता है, जो कि अविवेक से प्रकृति में बँघता है, दुःख भोगता है और पुनः प्रकृति का ज्ञान हो जाने पर विवेक द्वारा वह मुक्त हो जाता है, अपने आनन्दस्वरूप में स्थित हो जाता है। विवेक उदय हो जाने पर प्रकृति पुरुष के प्रति उदासीन हो जाती है। उसके बन्धन टूट जाते हैं। पुरुष अपने यथार्थं स्वरूप में स्थित हो जाता है। किर उसके लिए न बन्धन है, न संसार है, न जन्म-मरण का चक्र है, न पुण्य है, न ही पाप है। वह सबसे मुक्त हो जाता है और इसी को कैवल्य अथवा मुक्ति कहते हैं। दैहिक, दैविक और भौतिक दुःखों से छूट कर मुक्त हो जाना ही परम पुरुषार्थं है।

कुछ विद्वानों के मत में सांख्य निरीश्वरवादी दर्शन है। उसमें ईश्वर की मान्यता का खण्डन है, किन्तु यह मत सांख्य शास्त्र के वास्तविक स्वरूप को न जानने वालों का भ्रममात्र है। ईश्वर की मान्यता पुरुष के अन्तर्गत है। मुक्त पुरुष प्रधान का प्रेरक ईश्वर है। अविवेकी बद्ध पुरुष आत्मा व जीव है; अतः सांख्य दर्शन निरीश्वरवादी नहीं है। हाँ, सांख्य शास्त्र में ईश्वर के गुणगान के लिए ढपली नहीं पीटो गई है। महिष किपल ने तो स्पष्ट शब्दों में कहा है कि "तत्सिन्धानाद-धिष्ठातृत्वं मणिवत्" अर्थात् परम पुरुष ईश्वर के सिन्धान से ही प्रकृति में कर्तृत्व काता है, जैसे कि जपाकुसुम के पास मिण रख दिया जाय तो कुसुम के सिन्धान से उसका रंग मिण में भासित होने लगता है।

महर्षि कपिल के लिखे हुए सांख्यसूत्र सांख्य दर्शन के नाम से विख्यात हैं। सांख्य दर्शन में छ: अध्याय हैं। सम्पूर्ण ग्रन्थ के सूत्रों की संख्या ५३७ है। सांख्य- सूत्रों पर अनिरुद्धाचार्यं की दृत्ति है। सोलहवीं शताब्दी में सांस्थशास्त्र एवं योग के प्रख्यात विद्वान्, दार्शनिकशिरोमणि श्रीविज्ञानिभक्षु ने सांस्थसूत्रों पर अत्यन्त महत्त्वपूर्णं विस्तृत भाष्य लिखा, जिसे सांस्थप्रवचनभाष्य कहते हैं। यह भाष्य अत्यन्त विश्वद, महत्त्वपूर्णं व अद्वितीय है। सांस्थसूत्रों के अतिरिक्त महर्षि किपल का ही लिखा हुआ सांस्थतत्त्वसमास भी है, जिसमें केवल सोलह सूत्र हैं। महर्षि ने इन्हीं सोलह सूत्रों में सांस्थशास्त्र का निचोड़ प्रकाशित किया है।

सांख्यतत्त्वसमास पर क्षेमेन्द्रविरिचित सांख्यतत्त्वविवेचन, सांख्यप्रदीप आदि ग्रन्थों से युक्त सांख्यसंग्रह आदि विस्तृत भाष्य व टीकाग्रन्थ हैं। विक्रम की प्रथम शताब्दी में सांख्य शास्त्र के महामनीषी विद्वान् सांख्यमूर्ति श्री ईश्वरकृष्ण ने सांख्यकारिका बनाई। इस ग्रन्थ में केवल सत्तर कारिकाओं को बनाकर सांख्यकारिका बनाई। इस ग्रन्थ में केवल सत्तर कारिकाओं को बनाकर सांख्यकारिक के सम्पूर्ण विषय को अत्यन्त स्पष्ट एवं युक्तिपूर्ण ढंग से आयि छन्द में प्रकाशित किया गया है। श्री ईश्वरकृष्ण ने सांख्यकारिका द्वारा गागर में सागर की उक्ति को चरितार्थ किया है। यह सांख्यशास्त्र का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है।

सांख्यकारिका पर षड्दर्शनाचार्य वाचस्पतिमिश्र की टीका सांख्यतत्त्वकौमुदी है, जो कि सांख्यशास्त्र का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण एवं अपने ढंग का अद्वितीय प्रन्थ है। सांख्यतत्त्वकौमुदी ने केवल कारिकाओं की टीकामात्र न रह कर सांख्य साहित्य में अपना स्वतन्त्र ढंग का महत्त्वपूर्ण एवं विशिष्ट स्थान प्राप्त कर लिया है। सांख्यतत्त्वकौमुदी के अतिदिक्त सांख्यकारिका पर आचार्य माठरकृत माठरवृत्ति, पांचवीं शताब्दी के आचार्य गौडपादकृत युक्तिदीपिका, श्री शंकराचार्यकृत जयमंगला आदि टीकाएँ भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं। सांख्यशास्त्र पर सांख्यमूर्ति श्री विज्ञानिभक्ष का लिखा हुआ निबन्धग्रन्थ सांख्यसार है, जिसमें शास्त्र का विषय महत्त्वपूर्ण ढंग से प्रतिपादित है। सांख्यकारिकाओं पर योगी नरहरिनाथ की ख्लोकबद्ध सांख्यवसन्त टीका भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है।

## जैनदर्शन-परिचय

भारतीय दर्शनों में जैन दर्शन का साहित्य जितना विशाल है, उतना किसी अन्य का नहीं। जैन दर्शन के अन्तिम उपदेशक स्वामी वर्द्धमान महावीर हैं, जो कि इसके अन्तिम तीर्थं द्धार हैं। यद्यपि इनके पूर्व के तीर्थं द्धारों ने भी समय समय पर जैन धर्म व दर्शन का उपदेश दिया, किन्तु महावीर स्वामी ने बारह वर्षों का कठोर तप करके परम सत्य रूप मोक्ष का साक्षात्कार किया और लोककल्याणार्थ जैन धर्म व दर्शन का उपदेश दिया। महावीर स्वामी ने दिगम्बर वेष में सब जगह धूम-धूम कर अपनी योगज अनुभूति के आधार पर जीवन, जगत और मोक्ष के सम्बन्ध में उपदेश दिया। उन्हीं उपदेशों के आधार पर उनके शिष्यों व जैनदार्शनकों ने जैनदर्शन-ग्रन्थों की रचना की। जिस प्रकार

बोद्धग्रन्थ अधिकतर पाली भाषा में हैं उसी प्रकार जैनग्रन्थ प्राकृत और अपभ्रंश भाषा में अधिक निबद्ध हैं। संस्कृत भाषा में भी जैनदर्शन का विशाल साहित्य है। बौद्धों के मौलिक ग्रन्थ त्रिपटक की भौति ही इनके मत के मौलिक ग्रन्थ 'त्रिरत्न' हैं। त्रिरत्नों में जैनदर्शन के मौलिक सिद्धान्त लिपिबद्ध हैं। इस मत में मोक्ष परम लक्ष्य है, मोक्ष के साधन तीन हैं—१. सम्यग्दर्शन, २. सम्यक् ज्ञान, और ३. सम्यक् चित्र । सम्यग्दर्शन से धमं व दर्शन में श्रद्धा उत्पन्न होती है। अर्हत् दर्शन से हृदय में सत्त्वगुणयुक्त श्रद्धा उत्पन्न होती है। इसी साधन के अन्तर्गत जैन मत में अर्हत् स्वामी महावीर व अन्य तीर्थं द्धारों के प्रतिमा की स्थापना व पूजन का विधान किया गया है।

जीव, अजीव, आस्त्रव, बन्ध, सम्वर, निर्जर एवं मोक्ष — इन सातों का यथार्थं ज्ञान ही सम्यक् ज्ञान कहलाता है।

अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्ये एवं अपरिग्रह व्रत का पूर्ण पालन करना सम्यक् चरित्र कहलाता है।

त्रिरत्न के अतिरिक्त प्रारम्भिक दर्शनग्रन्थों में उमास्वामीविरचित तत्त्वार्यभूत्र, कुन्दकुन्दाचार्यविरचित प्रपञ्चसार एवं समन्तभद्रकृत आप्तमीमांसा मुख्य ग्रन्थ माने जाते हैं। ये तीनों ही आचार्य ईसा की तीसरी शताब्दी के विद्वान हैं। मध्ययूगीय जैन दार्शेनिकों में पाँचवीं शताब्दी के सिद्धसेन, आठवीं शताब्दी के हरिभद्रसूरि, नवीं शताब्दी के विद्यानन्द और ग्यारवीं शताब्दी के हेमचन्द्र के माम अतिप्रसिद्ध हैं। अकलंक का राजवार्तिक और स्वामी विद्यानन्द का क्लोक-चार्तिक भी प्रमुख ग्रन्थ है। हेमचन्द्रविरचित प्रमाणमीमांसा जैन दर्शन का अत्यन्त प्रसिद्ध व महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इनके अतिरिक्त अनन्तवीर्य के प्रमेगरतन-माला, सप्तभङ्गितरंगिणी, सर्वार्थंसिद्धि और गोमठसार; नेमिचन्द्रकृत जीवाभिगम-सूत्र; यशोविजय की जैनतकैपरिभाषा और प्रवचनसार; मल्लिसेनविरचित स्याद्वाद-मञ्जूही, प्रमेयकमलमार्तण्ड, अष्टसाहस्री, तत्त्वार्थराजवातिक और न्यायकुमुद-चन्द्रोदय आदि जैनदर्शन के प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं। सुन्दरसूरिकृत-अध्यात्मकल्पद्भम, मार्तण्डमल्लविरचित— अध्यात्मकमल, शुभचन्द्राचार्यकृत ज्ञानार्णवः, उमास्वामि-तत्वार्याधिगमसूत्र, अकलंकदेवकृत न्यायविनिश्चय. सिद्धसेनविरिचत न्यायावतार, अभिनवचारुकीर्तिविरचित प्रमेयरत्नालंकार आदि ग्रन्थ भी अतिशय प्रसिद्ध हैं। हिन्दी में लिखे गए सुखलालसंघवीकृत जैनतत्त्वज्ञान, महेन्द्रकुमारकृत जैनदर्शन, चैनसुखदासकृत जैनदर्शनसार, दलसुखभाईकृत जैनदार्शनिक साहित्य का सिहावलोकन तथा जैन दार्शनिक साहित्य के विकास की रूपरेखा विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं।

जैन दर्शन में दो से नव तत्त्वों तक का भेद है। दो तत्त्व जीव और अजीव हैं। पाँच तत्त्व — जीव, अजीव, आकाश, धर्म व पुद्गल हैं। सात तत्त्व — जीव, अजीव, आस्त्रव, वन्ध, संवर, निर्जर एवं मोक्ष हैं। नव तत्त्व — जीव, अजीव, आस्त्रव, बन्ध, संवर, निर्जर, मोक्ष, पुण्य और अपुण्य हैं।

जैन मत में जीव का कोई अपना परिमाण नहीं है। यह जिस-जिस योनि में-जाता है उसी के परिमाण का हो जाता है। यह संकोच और विकासशील है। इतना होने पर भी जीव नित्य है। जीव का प्रत्यक्ष नहीं होता, बल्कि चैतन्यादि गुणों से उसका अनुमान किया जाता है। जीव अनन्त है, चैतन्य गुणयुक्त है। मुक्तावस्था में जीव अनन्त ज्ञान वाला हो जाता है और उसकी शक्ति भी अनन्त हो जाती है। मुक्त जीव को ही ईश्वर कहते हैं। जीव की अनन्त श्रेणियाँ हैं। पृथ्वी, जल, वायु व स्तिन पदार्थों में भी जीव होते हैं। चैतन्य से अतिरिक्त जड़ को अजीव कहते हैं। अजीव के चार भेद होते हैं--- १ धमं, २. अधमं, ३. पुद्गल और ४. आकाश। आकाश को छोड़कर शेष तीन को अस्तिकाय कहते हैं। सावयव और सत् पदार्थ का नाम ही अस्तिकाय है। आकाश सर्वत्र व्यापक है। जो सब प्रकार की गति व उन्नति का हेतु है, वह धर्म है। जो सबकी स्थिति का कारण है वह अधर्म है। भौतिक तत्त्व को पुद्गल कहते हैं। वह दो प्रकार का है — १. अणुपुद्गल और २. स्कन्ध पुद्गल। जो सूक्ष्मातिसूक्ष्म है, जिसका विभाग नहीं हो सकता उसे अणु पुद्गल कहते हैं। अणु के समुदाय को स्कन्ध पुद्गल कहते हैं। पुद्गल में स्पर्श, रस और वर्ण — ये तीन गुण होते हैं। जीव और कर्मपरमाणुओं की गति को अग्स्त्रव कहते हैं। जीव और कमंं के संयोग को बन्ध कहते हैं। आस्त्रव के प्रवाह को रोकने को संवर कहते हैं। कर्मपरमाणुओं द्वारा जीव की छोड़ देने को निर्जर कहते हैं। कर्मपुद्गल से छूटने को मोक्ष कहते हैं। जिससे जीव का स्वाभाविक प्रकाशमय स्वरूप ढंक जाय उसे पाप कहते हैं। जीव को मुक्ति की ओर ले जाने वाले कमं को मोक्ष कहते हैं। आस्त्रव संसार का हेतु है और संवर मोक्ष का हेतु है। सम्यग्दर्शन, सम्यक् ज्ञान, सम्यक् चरित्र — ये तीन मोक्ष के उपाय हैं। इस मत में ईश्वर को स्वीकार नहीं किया गया है। संसार किसी का बनाया हुआ नहीं है, बल्कि यह प्रवाह से ऐसे ही चला आ रहा है। इसलिए इसकी रचना के लिए किसी ईश्वर को मानने की सावश्यकता नहीं है। जैनदर्शन को स्याद्वाद भी कहते हैं। स्याद्वाद में सप्तभंगीन्याय है, जैसे - 9. स्यादस्ति (शायद है), २. स्यान्नास्ति (शायद नहीं है), ३. स्यादस्ति नास्ति च (शायद है भी और नहीं भी ), ४. स्यादवक्तव्यः (शायद कहने योग्य नहीं है ), ५. स्यादस्ति चावनतव्यः ( शायद है, लेकिन कहने योग्य नहीं है); ६. स्यान्नास्ति चावक्तव्यः (शायद है भी नहीं और कहने योग्य भी नहीं है ) और

७. स्यादस्ति च नास्ति चावक्तव्यः (शायद है भी और नहीं भी है तथा कहने योग्य भी नहीं है)। इस प्रकार इन्हीं सात न्यायों से सभी पदार्थों की दार्शनिक व्याख्या की जाती है।

## वैशेषिकदर्शन-परिचय

वैशेषिक दर्शन के प्रवर्तक महिष कणाद हैं। ये न्याय दर्शन के प्रवर्तक महर्षि गोतम के समकालीन थे। यह परम तपस्वी, उच्चकोटि के वैराग्यवान, िं हालोञ्छ वृत्ति वाले; परम वैज्ञानिक और महान ताकिक महिष् थे। यह इतने विरक्त व त्यागी थे कि शिलाकण बीनकर खाते थे। उसी से इनका नाम कणाद पड़ा। इनकी सेवा में उपस्थित महाराज्य का वैभव और धनिकों की उपहार-सामग्नियाँ इनके लिए तुच्छ, नगण्य व त्याज्य थे। विज्ञान के सबसे बड़े चमत्कारपूर्ण विषय परमाणुवाद के जन्मदाता यही थे। इसीलिए इन्हें कणादि कहा जाता है। गौतम न्याय में घोडश पदार्थी का तर्कपूर्ण प्रतिपादन किया गया है। महर्षि कणाद ने द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष-समवायरूप षट् पदार्थी का विशेष रूप से प्रतिपादन किया है। इसीलिए इनके शास्त्र का नाम वैशेषिक दर्शन पड़ा है। इस दर्शन में द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष और समवाय— इन छः पदार्थौ का तर्कपूर्ण प्रतिपादन किया गया है। वैशेषिक दर्शन विशिष्ट न्याय द्वारा भौतिक व आध्यात्मिक पदार्थों के यथार्थ स्वरूप का प्रतिपादन करता है। इस दर्शन में द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष-समवाय छ। पदार्थौ को साधम्यं-वैधम्यंपूर्वक जान लेने से मोक्ष की प्राप्ति मानी गई है। यथा- "धर्मविशेषप्रसृतात् द्रव्यगुणकर्मसामान्य-विशेषसमवायानां पदार्थानां साधम्यर्थवैधम्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसाधिगमः।"

अर्थात् जिससे अभ्युदय और निःश्चेयस की सिद्धि हो वह धर्म है। उस धर्म के प्रतिपादन करने से ही वेद की प्रामाणिकता है।

वैशेषिक और न्यायदर्शन में विशेष मतभेद नहीं है। अतः बहुत से लोग दोनों को न्याय के अन्तर्गत ही मान लेते हैं। नव्यन्याय में दोनों का समन्वय किया गया है। किन्तु यदि गम्भीर विचार किया जाय तो दोनों में मतभेद है। यह मतभेद व्यावहारिक दृष्टि से है। न्याय में सोलह पदार्थों के ज्ञान से मोक्ष माना गया है, जबिक वैशेषिक में छः पदार्थों के ज्ञान से ही मोक्ष माना गया है। न्याय में प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और शब्द चार प्रमाण माने गए हैं, जबिक वैशेषिक में चारों का प्रमाणों उल्लेख नहीं है। इस दर्शन में संसार की व्यावहारिक सत्ता का विश्लेषण अत्युत्तम रीति से किया गया है। आजकल के वैज्ञानिक भी पदार्थों के ज्ञान में इनसे आगे नहीं बढ़ पाये हैं। इन वैज्ञानिकों को वास्तविक तत्त्वज्ञान तक नहीं हुआ है। उनके आविष्कार मानव को सुख से विमुख करने वाले हैं

और उनसे केवल मानवता का विनाश ही हो सकता है। परमाणुवाद का सिद्धान्त प्रथमत: कणाद की ही देन है। विदेश के दार्शनिकों व वैज्ञानिकों ने कणादि के सिद्धान्तों का ही अनुसरण किया है। यूनानी दार्शनिक देमोक्रितु ने परमाणुवाद, पिथागोर ने सामान्य एवं प्लेटो ने सामान्यविशेष का सिद्धान्त कणाद के वैशेषिक से ही लिया है। अरस्तू ने पदार्थों के वर्गीकरण में वैशेषिक का ही अनुसरण किया है। वैशेषिक दर्शन का उल्लेख सांख्य दर्शन में भी आया है, यथा 'न वयं षट् पदार्थवादिनो वैशेषिकादिवत्''। इस सांख्यसूत्र से सिद्ध होता है कि गोतम कियल और कणाद समकालीन ही थे।

वैशेषिक दर्शन में धर्म और सदाचार को भी मान्यता दी गई है। षष्ठाध्याय में वर्णाश्रम धर्म का भी उल्लेख है। योग से तत्त्वज्ञान तथा आत्मसाक्षात्कार को भी माना गया है, क्योंकि विना योग के पदार्थों का प्रत्यक्ष वास्तविक रूप से नहीं होता है। धर्मानुष्ठान से अन्त:करण की शुद्धि होती है, अन्त:करण-शुद्धि से वैराग्य आता है, वैराग्य से योगाश्यास होता है और योगाश्यास से तत्त्व का साक्षात्कार होता है। इस प्रकार तत्त्वज्ञान के लिए वर्णाश्रम धर्म का पालन व धर्मानुष्ठान आवश्यक है। धर्म में वेदों को ही प्रमाण माना गया है, जैसे कि—

## तद्वनादाम्नायस्य प्रामाण्यम् ॥

अर्थात् धर्म का प्रतिवादक होने के कारण वेदों को ही धर्म में प्रमाण मानना चाहिए।

वैशेषिक दर्शन दस अध्यायों में विभनत है और प्रत्येक अध्याय में दो-दो आित्तक हैं। वैशेषिक दर्शन पर प्रशस्तपादाचार्य द्वारा लिखित पदार्थधर्मसंग्रह नामक अत्यन्त विस्तृत व महत्त्वपूर्ण भाष्य है। इस भाष्य पर श्रीधराचार्य ने (सन् १९१) त्यायकन्दली, त्यायमूर्ति श्री उदयनाचार्य ने (ईसा की दशवीं शताब्दी) किरणावली, श्री व्योमशिवाचार्य ने (ईसा की ८वीं शताब्दी) व्योमवती, श्री विल्लभाचार्य ने (१२वीं शताब्दी) त्यायलीलावती, जगदीश भट्टाचार्य ने भाष्यसूक्ति, शंकर मिश्र ने कणादरहस्य, पद्मनाभ मिश्र ने सेतु, मिल्लनाथ सूरि ने भाष्यनिष्कर्ष टीकाएँ लिखी हैं। किरणावली, त्यायकन्दली व त्यायलीलावती पर भी अनेक टीकाएँ हुई हैं। वैशेषिक सूत्रों पर रावणभाष्य, भारद्वाजीय वृत्ति, शंकर मिश्र का उपस्कार, कणादस्त्रविवृत्ति, वैशेषिकभाष्य, कणादसंग्रह आदि अनेक ग्रन्थ लिखे गये हैं।।

# जैमीनीय-दर्शन-(पूर्वमीमांसा)-परिचय

जैमिनीय दर्शन अथवा पूर्वमीमांसा के प्रवर्तक महिष जैमिनि हैं। ये वेदान्त दर्शन के प्रवर्तक महिष वेदन्यास के समकालीन थे। सम्पूर्ण वेदों का विषय

[ 98

वेदमन्त्रों में लौकिक अभ्यूदय एवं नि:श्रेयस की प्राप्ति के लिए यज्ञानुष्ठान एवं धर्माचरण की प्रेरणा व विधान है। इसमें वैयक्तिक व सामाजिक सुख के लिए विभिन्न प्रकार के यज्ञों व कर्मैकाण्डों का प्रतिपादन किया गया है। इन्हीं मन्त्रों में सामाजिक संगठनों, राष्ट्रव शासन की स्थापना पर भी अद्वितीय प्रकाश डाला गया है। ज्ञानकाण्ड के वैदिक ऋचाओं में पदार्थविज्ञान, आत्मा, परमात्मा आदि सूक्ष्म आध्यात्मिक तत्त्वज्ञान का प्रतिपादन किया गया है। ज्ञानकाण्डप्रतिपादक वेदमन्त्रों [तिदेश का विचार है। आठवें अध्याय में स्पष्ट-अस्पष्ट, प्रबल लिङ्गातिदेश, अपवाद के आधार पर ऋषियों, मुनियों व तत्त्ववेत्ता दार्शनिकों ने पर्वतों, वनों और निदयों के सूरम्य तटों पर वैराग्यपूर्वक एकान्त जीवन में तत्त्वज्ञान व आत्मसाक्षात्कार अतिदेश की प्रकृति-विकृति, अग्नि-सूर्यादि में प्रकृतिगत वाचक पद का त्याग कर करके उपनिषदों की रचना किया; जिसमें पदार्थविज्ञान, आत्मा, परमात्मा, विकृति में देवतादि वाचक पद का अध्याहाररूप ऊह का निरूपण है। दसवें अध्याय बन्धन, मोक्ष आदि विषयों पर सर्वोत्कृष्ट, अत्यन्त उच्चकोटि के ज्ञान-विज्ञान का प्रतिपादन किया गया । इन्हीं उपनिषदों के आधार पर महर्षि वेदच्यास ने वेदान्त दर्शन के सूत्रों की रचना की, जिसे वेदों का उत्तरमीमांसा अथवा ब्रह्मसूत्र कहते हैं। उपनिषद साहित्य एवं व्यास का वेदान्त दर्शन उत्तरमीमांसा कहा जाता है। बौद्ध युग के अन्त में शंकर, रामानुज, निम्बार्क, बल्लभ; गोविन्द, रामानन्दादि आचार्यों ने उपनिषदों व वेदान्तसूत्रों पर अत्यन्त विस्तृत व महत्त्वपूर्ण भाष्य करके उत्तरमीमांसा का विस्तार किया, जिसके फलस्वरूप अद्वैत, विशिष्टाद्वैत, द्वैत, त्रैतवाद के रूप में वेदान्त के विभिन्न शाखाओं का प्रवर्तन हुआ। इन विभिन्न शाखाओं के अन्तर्गत अनेकानेक दार्शनिक विद्वान हुए, जिन्होंने अपने-अपने मत पर स्वतन्त्र दार्शनिक ग्रन्थों की रचना करके उत्तरमीमांसा साहित्य को अत्यन्त विशाल, व्यापक व समृद्धशाली बनाया। इस प्रकार उत्तरमीमांसा का साहित्य अत्यन्त विशाल व महत्त्वपूर्ण है।

षड्दर्शनसमुञ्चय

महर्षि जैमिनि ने कर्मकाण्डप्रतिपादक वेदमन्त्रों के आधार पर मीमांसा दर्शन के सूत्रों की रचना की, जिसे वेदों का पूर्वमीमांसा कहते हैं। पूर्वमीमांसा दर्शन ग्रन्थ सभी दर्शनग्रन्थों की अपेक्षा विशाल है, जिसमें बारह अध्याय हैं और प्रत्येक अध्याय में चार पाद हैं।

स्वरूप व विषयों पर सुक्ष्मतम तर्कपूर्ण दार्शनिक विवेचन किया गया है। वेदों के एवं विभ्रमविवेक प्रसिद्ध हैं। षड्दर्शनाचार्य श्री वाचस्पति मिश्र ने विधिविवेक राष्ट्रीय व कर्मकाण्डविषयक, धर्मप्रतिपादक मन्त्र एवं ब्राह्मणग्रन्थ इस दर्शन पर न्यायकणिका टीका लिखी है। मीमांसा पर तत्त्विबन्द्रनामक स्वतन्त्र ग्रन्थ भी के मूख्याधार हैं। इस ग्रन्थ के प्रथमाध्याय में विधि, अर्थवाद, मन्त्र, स्मृति, इन्होंने लिखा है। श्री कुमारिल भट्टाचार्य के दूसरे शिष्य श्री उम्बेक ने भावनाविवेक नामधेय शब्द की प्रामाणिकता पर विचार किया गया है। दूसरे अध्याय में एवं इलोकवार्तिक पर टीका लिखी है। भाट्रमत में श्री पार्थसारिश्यमिश्रनामक कर्मभेद प्रमाण, अपवाद और प्रयोगभेद का वर्णन है। तीसरे अध्याय में श्रुति, प्रसिद्ध मीमांसक विद्वान् हुए हैं, जिनके लिखे हुए तीन ग्रन्थ अत्यन्त प्रसिद्ध हैं—

दो भागों में विभक्त है--- १. कर्मकाण्ड और २. ज्ञानकाण्ड । कर्मकाण्डप्रतिपादक 🌓 लिङ्ग, वाक्य, प्रकरण, स्थान, समाख्या, विरोध, प्रतिपत्ति, कर्म, अनारभ्य अधीत. बहुप्रधानोपकारक, प्रयाजादि यजमान का वर्णन है। चौथे अध्याय में प्रधान 🖣 प्रयोजकत्व; अप्रधान प्रयोजकत्व, जुह्वपंणादि का फल, राजसूयगत अङ्ग अक्षद्यतादि 🛮 का वर्णन है । पाँचवें अध्याय में श्रुतिलिङ्गादि कर्म, वृद्धि, अवर्धन प्रबलता, दौर्बल्य का वर्णन है। छठे अध्याय में अधिकारी धर्म, द्रव्यप्रतिनिधि, अर्थलोपन प्रायश्चित्त. सत्रदेय विह्न का वर्णन है। सातवें अध्याय में प्रत्यक्ष वचन, अतिदेश, शेषनामिलङ्का-का वर्णन है। नवें अध्याय में प्रकृति मन्त्र, साम, संस्कार, कर्म का विकृति में; 🎙 में बाध, हेतुद्वार, लोपविस्तार, बाधकारण-कार्य, एकत्व ग्रहादि, साम और प्रकीर्ण **िनलर्थ** का विचार किया गया है। ग्यारहवें अध्याय में तन्त्र, उपोद्धात तन्त्र, आवा-पतन्त्र-प्रपञ्चन, आवापप्रपञ्चन का निरूपण है। अन्तिम बारहवें अध्याय में प्रसङ्गतन्त्र निर्णय, समूच्चय विचार एवं विकल्पविचार किया गया है।

> मीमांसा दर्शन पर श्री शबरस्वामी का अत्यन्त विस्तृत, महत्त्वपूर्णं व अद्वितीय भाष्य है, जिसे शाबरभाष्य कहते हैं। मीमांसासूत्रों पर आचार्य उपवर्ष व भवदास की लिखी हुई वृत्ति है। शितिकण्ठभट्ट की सुबोधिनी वृत्ति एवं परमेश्वरविरचित सूत्रार्थंसंग्रह भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं।

शाबरभाष्य के आधार पर आगे चल कर तीन मुख्य मत हुए-9. भाट्रमत 🤻 गुरुमत (प्राभाकरमत) और ३. मुरारिमत। विक्रम की सातवीं शताब्दी में क्रमारिल भट्ट मीमांसा शास्त्र के महान विद्वान व आचार्य हुए हैं, जिन्होंने उस बौद्ध व जैन काल में भी अपने तर्कव अपूर्व पाण्डित्य से मीमांसा व वेदों का बिगूल बजाकर वैदिक धर्म का पुनरुद्धार किया था। इनके तर्कपूर्ण शास्त्रार्थी से तत्कालीन बौद्धमत ब जैन मत के विद्वान काँप उठेथे। शाबरभाष्य पर लिखे गए इनकेदो ग्रन्थ 'तन्त्रवातिक' एवं 'इलोकवार्तिक' अत्यन्त प्रसिद्ध व महत्त्वपूर्ण मीमांसाग्रन्थ हैं। श्री कुमारिल भट्टाचार्य के प्रधान शिष्य श्रीमण्डनमिश्र हए हैं, जो अपने समय के अत्यन्त प्रसिद्ध, धूरन्धर मीमांसक विद्वान थे और शंकराचार्य से जिनका शास्त्रार्थ पर्वमीमांसा दर्शन में कर्मकाण्ड व यज्ञादि के प्रतिपादक वेदमन्त्रों के हुआ था। श्री मण्डन मिश्र के लिखे हुए तीन ग्रन्थ — विधिविवेक, भावनाविवेक १ — तकंरत्न ( दुप्टीका की व्याख्या )।

२--- न्यायरत्नाकर ( इलोकवार्तिक की टीका )।

३—शास्त्रदीपिका (मौलिक ग्रन्थ)।

कूमारिल भट्ट ने शाबर भाष्य पर दुप् टीका लिखी है।

सुप्रसिद्ध वेदभाष्यकार सायणाचार्य के ज्येष्ठ भ्राता माधवाचार्य ने मीमांसा-सूत्रों पर जैमिनीयन्यायमालाविस्तर लिखा है, जो कि अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। विक्रम की अठारहवीं शताब्दी में खण्डदेव मिश्रलिखित भाट्टदीपिका ग्रन्थ अत्यन्त प्रसिद्ध व महत्त्वपूर्ण है। इनके गुरु श्री विश्वेश्वर भट्ट ने मीमांसा-सूत्रों की व्याख्या के रूप में भाट्टचिन्तामणि नामक ग्रन्थ लिखा है। उसी समय के प्रसिद्ध मीमांसक विद्वान् श्री अप्पयदीक्षित ने विधिरसायन और उपक्रमपराक्रमनामक ग्रन्थ लिखा। प्रसिद्ध विद्वान् आपोदेवविरचित ''मीमांसान्यायप्रकाश' इस शास्त्र का अत्यन्त प्रसिद्ध ग्रन्थ है, जिसपर इन्हीं के आत्मज द्वारा लिखित भाट्टालंकार टीका भी है।

आचार्यं प्रभाकर गुरुमत के प्रवर्तक हुए हैं। यह विक्रम की सातवीं शताब्दी में कुमारिलभट्ट से पहले हुए हैं। इन्होंने शाबरभाष्य पर वृहती, नामक टीका लिखी है। विक्रम की दसवीं शताब्दी में आचार्यं शालिकनाथ ने वृहती, ऋजुविमला एवं दीपशिखा नाम की टीकाएँ लिखीं हैं। इनका लिखा सर्वेश्वेष्ठ ग्रन्थ प्रकरण-पिचका है। विक्रम की बारहवीं शताब्दी में आचार्यं मुरारि हुए है, जिन्होंने शाबरभाष्य पर व्याख्या ग्रन्थ लिखा है।

उपरोक्त ग्रन्थों के अतिरिक्त मीमांसाशास्त्र के निम्नलिखित प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं—
अधिकरणकौमुदी—श्री देवनाथ । अध्वमीमांसावृत्ति—वासुदेव दीक्षित ।
अर्थवादादिविचार—क्षीरसमुद्रवासी मिश्र । अर्थसंग्रह:—लौगाक्षिभास्कर ।
कल्पकिका—हरिहर कृपालृ द्विवेदी । गृरुसम्मतपदार्था:— नारायण । तत्त्विवन्दु—
परमेश्वर । तन्त्ररत्नम्—पार्थसारिधिमिश्र । तन्त्रसिद्धान्तरत्नावली—चिन्नस्वामी ।
तौतातितमतिलकम्—भवदेव । नायकरत्नम्—रामानुज । नीतितत्त्वाविभावः—
चिदानन्द । न्यायविन्दु—वैद्यनाथ । न्यायरत्नमाला— पार्थसारिध मिश्र । न्यायसुधा—
सोमेश्वरभट्ट । पूर्वमीमांसाधिकरणकौमुदी—रामकृष्णभट्ट । प्रभाकरिवजय—
नन्दीश्वर । भाट्टचिन्तामणि— गागाभट्ट । भाट्टदीपिका— खण्डदेव । भाट्टभाषाप्रकाश—
नारायणतीर्थ । मीमांसाकोष— केवलानन्द । मीमांसाकौस्तुभ — खण्डदेव । मीमांसानुक्रमणिका—मण्डनिश्र । मीमांसान्यायप्रकाश — चिन्नस्वामी । मीमांसापरिभाषा—
कृष्णयज्वा । मीमांसाबालप्रकाश — शंकरभट्ट । मीमांसाभ्युदयः — शैलताताचार्यकृत ।
मीमांसार्थप्रकाश — लौगाक्षिभास्कर । मीमांसाश्वर्यक्ष । मीमांसा-

श्वास्त्रसार, यज्ञतत्वप्रकाश — चिन्नस्वामी । वाक्यार्थरत्नम्—अहोवलसूरि । विधिरसायनम्—अप्ययदीक्षित । विधिरसायनदूषणम्—शंकरभट्ट । सेश्वरमीमांसा, वैदप्रकाश — सत्यज्ञानन्दतीर्थं । मीमांसादर्शन का इतिहास — मण्डनमिश्र । मीमांसा-सारसंग्रह — शंकरभट्ट । मानमेयोदय — नारायणभट्ट । प्रमाणपश्चिका इत्यादि ।

#### दर्शन परिचय

प्रश्न — षड्दर्शनों ने न्याय (गौतम), वैशेषिक (कणाद), सांस्य (किपल), योग (पतञ्जली), मीमांसा (जैमिनि) और वेदान्त (व्यास) का नाम आता है। इस ग्रन्थ में षड्दर्शनों के निरूपण में योग और वेदान्त की चर्चा क्यों नहीं की गई है? योग और वेदान्त के विना षड्दर्शन का समुच्चय कैसे माना जाय?

उत्तर — त्याय-वैशेषिक-सांख्य योग-मीमांसा-वेदान्त — यह छः शास्त्र वैदिक एवं आस्तिक दर्शन हैं। इन दर्शनों के मूलाधार वेद-उपनिषदादि सद्ग्रन्थ हैं। अतएव वैदिक दर्शनों में इन्हीं छः का नाम आता है। बौद्ध, जैन एवं चार्वाक — ये तीनों अवैदिक एवं नास्तिकमत के दर्शन हैं। इनमें वेदों एवं ईश्वर की मान्यता नहीं है। प्रकृत ग्रन्थ षड्दर्शनसमुच्चय के रचियता जैनमतावलम्बी प्रसिद्ध विद्वान श्री हरिभद्र सूरि हैं; जिन्हें इस ग्रन्थ में बौद्ध एवं जैन दर्शन का निरूपण ही अभीष्ट था; अतः षड्दर्शनों में योग एवं वेदान्त का नाम ग्रहण व निरूपण न करके उनके स्थान पर बौद्ध एवं जैन दर्शनों का उन्होंने निरूपण किया है। इसमें मुख्य कारण है — बौद्ध और जैन दर्शनों के निरूपण की अनिवार्यता एवं षड्दर्शनसंग्रह की परम्परा व मर्यादा का निर्वाह। षड्दर्शनसमुच्चय ग्रन्थ का नाम रखना भी ग्रन्थकर्ता के लिए आवश्यक या और उसमें बौद्ध एवं जैन दर्शनों का निरूपण तो अनिवार्य था ही; अतः उक्त दोनों प्रयोजनों से ही योग और वेदान्त का यहाँ उल्लेख नहीं किया गया है। यदि उनका भी उल्लेख किया जाता तो इस ग्रन्थ का नाम षड्दर्शन समुच्चय न रख कर सर्वदर्शनसमुच्चय रखना पड़ता।

प्रश्न—बौद्ध और जैनदर्शनों के निरूपण के लिए वैदिक दर्शनों में अत्यन्त महत्त्वपूर्ण योग और वेदान्त को ही क्यों हटाया गया ? ग्रन्थकर्ता ने योग और वेदान्त की ही उपेक्षा क्यों की ?

उत्तर—वैदिक दर्शनों में योग और वेदान्त अत्यन्त प्रौढ़ व गंभीर विचारपूर्ण दर्शन हैं। न्याय-वैशेषिक-सांख्य और मीमांसा का सम्यक् बोध हो जाने ही पर
योग और वेदान्त के चिन्तन की आवश्यकता पड़ती है। योग और वेदान्त के पहले उपरोक्त चारों दर्शनों का ज्ञान आवश्यक है; अतः इस ग्रन्थ में बौद्ध और जैन के साथ इन्हीं चारो को सम्मिलत किया गया है। इस उपक्रम से योग और वेदान्त की उपेक्षा नहीं, अपितु उनकी प्रौदता, गम्भीरता एवं उत्तराङ्गता ही सिद्ध होती

[ २३

है। समाधिलाभ एवं ब्रह्मसाक्षात्कार के लिए योग और वेदान्त प्रायोगिक दर्शन हैं। इनके ज्ञान के पूर्व त्यायादि चारो दर्शनों का ज्ञान पदार्थविज्ञान व तत्त्वबोध के लिए आवश्यक है। पदार्थविज्ञान एवं तत्त्वज्ञान हो जाने पर ही योग और वेदान्त को समझने की योग्यता आती है। न्याय और वैशेषिक के द्वारा पदार्थ का सम्यक ज्ञान हो जाता है। सांख्य के द्वारा तत्त्वज्ञान एवं आध्यात्मिक विषयों का बोध हो जाता है। मीमांसा से वेदों के पूर्वाङ्ग का ज्ञान हो जाता हैं। तब जाकर योग द्वारा आत्मसाक्षात्कार एवं वेदान्त द्वारा वेदों के उत्तर भाग ब्रह्मज्ञान की आवश्यकता पड़ती हैं।। ३।।

षडदर्शनसम्च्यः

[बौद्धमतम्] तत्र बौद्धमते ताबद्देवता सुगतः किल। चतुर्णामार्यसत्यानां दःखादीनां प्ररूपकः ॥४॥

अथ द्वारक्लोके प्रथममूपन्यस्तत्वाद्बौद्धमतमेवादावाचष्टे—तन्नेति। तत्र तस्मिन् बौद्धमते सौगतशासने, तावदिति प्रक्रमे सुगतो देवता बुद्धो देवता बुद्धभट्टारको दर्शनादिकरः। किलेत्याप्तप्रवादे। तमेव विशि निष्ट- कथंभुतस्तत्त्वनिरूपकत्वेन प्ररूपको दर्शकः कथयितेति यावत्। केषामित्याह - आर्यसत्यानाम्, आर्यसत्यनामधेयानां तत्त्वानाम् । कतिसंख्या नामिति ? चतुर्णा चतूरूपाणाम् । किरूपाणाम् ? इत्याह – दुःखादीनां दुःख समुदयमार्गनिरोधलक्षणानाम्, आदिशब्दोऽवयवार्थोऽत्र । यदुक्तम् —

'सामर्थ्येऽय व्यवस्थायां प्रकारेऽवयवे तथा। चतुर्वर्थेषु मेधावी ह्यादिशब्दं तु लक्षयेत्।। इति, एवंविधः सुगतो बौद्धमते देवता ज्ञेय इत्यर्थः ॥४॥

सूधा-अथ वड्दर्शनसमुच्चये प्रथमं बौद्धदर्शनं सौगतमतं निरूप्यते-तत्रेत्यादिना ।

अन्वय: - तत्र बौद्धमते तावत् किल चतुर्णां आर्यसत्यानां दु:खादीनां प्ररूपक: सुगत: देवता ।। ३।

व्याख्या - तत्र=तस्मिन् षड्दर्शन समुच्चये, बौद्धमते=सौगतदर्शने, तावत्-प्रक्रमे, किल=आप्तप्रवादे, चतुर्णाम्=चतुरूपाणाम्, आर्यसत्यानाम्=आर्यसत्यनाम

२. सामीप्ये चेति पाठान्तरम् ।

धेयानां तत्त्वानाम्, दु:खादीनाम्=दु:खसमूदयमार्गनिरोधलक्षणानाम्; दु:खं यदनुभूयते मनसा इन्द्रियेभ्यश्च तस्य समुदयः प्रादुर्भावः उत्पत्तिकारणम् । मार्गः=वासनास्वरूपं द्वारस्रोतस्वरूपं निरोध:, मोक्षः दु:खात्यन्तनिवृत्तिः, तेषामार्यसत्यानां दु:खादीनां प्ररूपक:=दर्शक: उपदेशक:, सुगत:=तथागत: बुद्ध:, देवता=प्रवर्तक:, दर्शनसंस्थापक: ज्ञेय: ।। ४ ।।

पदार्थ--तत्र=षडदर्शनों में। तावत्=तबतक। किल=निश्चयपूर्वक। दु:खादीनां=दु:ख, समूदय, मार्ग एवं निरोध । चतुर्णाम्=चारों । आर्यसत्यानाम्= आर्यंसत्यों अर्थात् इन्हीं दु:ख, समुदय, मार्ग एवं निरोधों का । प्ररूपक:=निरूपण एवं उपदेश करने वाले। सुगत:=भगवान गौतम बुद्ध। देवता=प्रवर्तक अथवा दर्शनसंस्थापक हैं।।

भाषाप्रकाश-वडदर्शसमूच्चय में सर्वप्रथम बौद्धदर्शन का निरूपण करेंगे।

बौद्धदर्शन के प्रवर्तक व संस्थापक भगवान् गौतम बुद्ध हैं। इस दर्शन का प्राद्रभाव बुद्ध के दार्शनिक उपदेशों से हुआ है। भगवान बुद्ध ने स्वयं कोई ग्रन्थ नहीं लिखा। उनके निर्वाण के पश्चात सप्तपणी गुफा में उनके शिष्यों व अनुयायियों की दिभा हुई, जिसमें सुत्रपिटक, विनयपिटक व अभिधर्मपिटक के रूप में उनके उपदेशों के संग्रहग्रन्थ लिखे गए। सूत्रपिटक व अभिधर्मपिटक में उनके दार्शनिक उपदेशों का संग्रह किया गया और उसी से बौद्ध दर्शन का प्रादर्भाव हुआ। भगवान् बुद्ध ने दुःखादि चार आर्यसत्यों का उपदेश दिया है।

9. दुख, २. समुदय, ३. मार्ग और ४. निरोध — यह चारो आर्यसत्य बौद्धदर्शन के मौलिक विषय हैं। इन्हीं से बौद्ध दर्शन व तर्क का प्राद्रभीव हुआ है। भगवान् बुद्ध ने कहा कि यह सारा संसार दु:खमय है। सभी प्राणी कृमि, कीट, जलचर, थलचर, वायुचर जीव, पशु एवं मानव दु:ख का अनुभव करते हैं। सभी सांसारिक व भौतिक सुख भी दु:खमय ही होते हैं। भौतिक साधनों द्वारा दु:ख की अत्यन्त निवृत्ति नहीं होती। उनसे केवल सुखाभास तो होता है लेकिन दु:ख का प्रवाह शान्त नहीं होता, जबिक दु:ख की निवृत्ति ही सभी प्राणियों का अभीष्ट है। सूत्तनिपात में द्वया-नुपस्सनानामक सूत्त में अत्यन्त महत्त्वपूर्ण दार्शनिक उपदेश हैं। एक समय श्रावस्ती में बुद्ध ने भिक्षओं से कहा कि यह कल्याण की ओर ले जाने वाला जो आर्यधर्म है, इसे सुनने से क्या लाभ है ? तो तुम लोगों को बतलाना चाहिए कि इसका लाभ है-दो धर्मों का यथार्थ ज्ञान । यह कौन दो धर्म हैं ? दु:ख एवं दु:ख का हेत् यह प्रथम अनुपर्यना है। दुःखनिरोध एवं उसकी ओर ले जाने वाला मार्ग-यह द्वितीय अनुपरयना है। यही दो धर्म हैं।

आराद् दुराद् याताः सर्वहेयधर्मेभ्य इत्यार्याः । पृषोदरादित्वाद्रपनिष्पत्तिः । सर्वा साधूनां पदार्थानां वा यथासम्भवं मुक्तिप्रापकत्वेनय थावस्थितवस्तुरूपरूपचिन्त नेन च हितानि सत्यानि । अथवा सद्भावी हितानि सत्यानि, आर्याणां सत्याति आर्यसत्यानि, तेषामार्यसत्यानाम् ।--गुणरत्नटीका ।

जो दुःख एवं दुःख का हेतु दुःखिनरोध एवं उसकी ओर ले जाने वाले मार्ग को जानता है वह अप्रमत्त मानिसक व प्रज्ञाविमुक्ति से युक्त होकर जरा-मरण से छूट जाता है। जो कुछ दुःख है वह राग-द्वेष-मोहादि के समुदय से है। दुःख वासनाओं के कारण उत्पन्न होते हैं और वासनाओं के निरोध से दुःख का भी नाश हो जाता है। उसके निरोध का मार्ग धर्म है। फलस्वरूप निरोध व मोक्ष परम धर्म हैं। दुःख का कारण है—अविद्या। उसके अत्यन्त निवृत्ति से दुःख का भी नाश होता है। अविद्या के कारण ही लोग बार-बार जन्म-मृत्युरूप संसार में आते हैं। जो लोग विद्या से युक्त हैं वे दुःख, जरा, जन्म-मृत्यु से भी छूट जाते हैं। इन चारो आर्यसत्यों की विशेष व्याख्या आगे के श्लोकों में की गई है।

प्रश्न—भगवान् गौतम बुद्ध ने यद्यपि वेदों, यज्ञों एवं कर्मकाण्डों का खण्डन किया है, फिर भी अपने उपदेशों को आयंगार्ग अथवा आर्यधर्म कहा है, दुःखादि चारों सत्यों को आर्यसत्य की संज्ञा दी है, ऐसा क्यों ? क्या उनका उपदेश आर्यधर्म कहा जा सकता है ? जबकि वह वेदों के ही प्रतिकूल थे।

उत्तर - भगवान् बुद्ध ने वास्तव में उस आर्यधर्म का उपदेश दिया था जिस आर्यधर्म को वाममार्गी वैदिक विद्वानों व ब्राह्मणों ने लुप्त कर दिया था। बुद्ध ने उसका पुनरुद्धार किया। वह कहा करते थे कि मैं कोई नया धर्म अथवा नया उपदेश नहीं दे रहा हूँ, अपितु प्राचीन ऋषियों, मुनियों के वैदिक आर्यधर्म का ही उपदेश दे रहा हूँ। इसीलिए वे अपने को तथागत कहा करते थे। उनका धर्म तथागत धर्म था। उनके समय में वाममार्गी विद्वानों व ब्राह्मणों ने वेदों का अनर्थ करके वेदों व यज्ञों के नाम पर हिंसा, अनाचार और व्यभिचार का वातावरण उपस्थित कर दिया था। वेदों व यज्ञों के आधार पर वे अधर्म व पापाचार की सम्पुष्टिट करते थे और यज्ञों में हिंसा व अनाचार का नग्न ताण्डव किया करते थे; अतएव ऐसी स्थिति में बुद्ध ने वाममार्गियों की वैदिक युक्तियों, फ्रष्ट यज्ञों एवं पापमय कर्मकाण्डों का विरोध किया और आचारप्रधान, अहिंसायुक्त विशुद्ध आर्यधर्म का उपदेश दिया। उन्होंने विशुद्ध आर्यधर्मप्रतिपादक वेदों का खण्डन व विरोध कभी नहीं किया, बिक विशुद्ध सनातन वैदिक आर्यधर्म का पुनरुद्धार किया। इसीलिए वे अपने धर्म को आर्यधर्म कहते थे। उनके आर्य आष्टांगिक मार्ग व चारो आर्यंसत्य इसी तथ्य के द्योतक हैं।।४।।

दुःखं संसारिणः स्कन्धास्ते च पञ्च प्रकीर्तिताः । विज्ञानं वेदना संज्ञा संस्कारो रूपमेव च ॥॥॥ अविममेव तत्त्वं विवृण्वन्नाह — दुःखिमिति ।

दु खं किमुच्यते ? इत्याशङ्कायां संसारिणः स्कन्धाः, संसरन्तीति संसारिणो विस्तरणशीलाः स्कन्धाः प्रचयविशेषाः, संसारेऽमी चयापचयरूपा भवन्तीत्यर्थः । ते च स्कन्धाः पञ्च प्रकीर्तिताः पञ्चसंख्याः कथिताः । के ते ? इत्याह—

विज्ञानं वेदना संज्ञा संस्कारो रूपमेव च । इति
तत्र विज्ञानमिति विशिष्टं ज्ञानं सर्वक्षणिकत्वम् । यदुक्तम्—
यत् सत्तत् क्षणिकं यथा जलधरः सन्तरच भावा इमे
सत्ताशक्तिरिहार्थकर्मेणि मितेः सिद्धेषु सिद्धा च सा ।
नाप्येकैव विधाऽन्यदाऽपि परकृन्नेव क्रिया वा भवेद्
द्वेधाऽपि क्षणभञ्जसङ्गतिरतः साध्ये च विश्राम्यति ॥ इति ।
विज्ञानं वेदनेति । वेद्यत इति वेदना पूर्वभवपुण्यपापपरिणामबद्धाः
सुखदुः खानुभवरूपाः । भिक्षुभिक्षामटंश्चरणकण्टके लग्ने प्राह—

इत एकनवतेः कल्पे शक्त्या मे पुरुषो हतः। तेन कर्मविपाकेन पादे विद्धोऽस्मि भिक्षवः!॥

इत्यादि । संज्ञेति संज्ञानामकोऽर्थः सर्वमिदं सांसारिकं सचेतनाचेतन-स्वरूपव्यवहरणं संज्ञामात्रं नाममात्रम्, नात्र कलत्रपुत्रमित्रभ्रात्रादिसम्बन्धो घटपटादिपदार्थसार्थो वा पारमार्थिकः । तथा च तत्सूत्रम्—

'तानीमानि भिक्षवः संज्ञामात्रं व्यवहारमात्रं कल्पनामात्रं संवृति-मात्रमतीतोऽध्वाऽनागतोऽध्वा सहेतुको विनाश आकाशं पुद्गला' इति । संस्कार इति । इह परभवविषयसंतानपदार्थनिरीक्षणप्रबुद्धपूर्वभावानुरूप-संस्कारस्य प्रमातुः स एवायं देवदत्तः सैवेयं दीपकलिकेत्याद्याकारेण ज्ञानो-त्पत्तिः संस्कारः । यदाह्—

> यस्मिन्नेव हि सन्तान आहिता कर्मवासना। फलं तत्रैव सन्धत्ते कार्पासे रक्तता यथा ॥इति॥

रूपिमिति । रगरगायमाणपरमाणुप्रचयः, बौद्धमते हि स्थूलरूपस्य जगिति विवर्तमानपदार्थजातस्य तद्दर्शनोपपित्तिभिनिराक्रियमाणत्वात् परमाणव एव वात्त्विकाः, चः पुनरर्थः, एवेति पूरणार्थः ॥ ५ ॥

सुधा — दुःखं किमुच्यते ? इत्याशङ्कायां तस्य स्वरूपमाह — दुःखमिति । दुःखनामधेयमार्यसत्यं पञ्चभेदतया निरूप्यते — दुःखमित्यादिना ।

अन्वयः — दुःखं संसारिणः स्कन्धाः ते च विज्ञानं वेदना संज्ञा संस्कारो स्पम् एव च पश्च प्रकीतिताः ॥ ५॥ ठ्याख्या — दुःखं = प्रतिक् लवेदनीयम्, संसारिणः — संसरन्तीति संसारिणः = विस्तरणशीलाः जगतः, स्कन्धाः = प्रचयविशेषाः, ते च = तथोक्ताः स्कन्धाः, विज्ञानं = विशिष्टं ज्ञानं सर्वक्षणिकत्वम्, वेदना — वेद्यतेति वेदना = पूर्वजन्मपुण्यपापपरिणामबद्धाः सुखदुःखानुभवरूपाः, संज्ञा — सर्वतः ज्ञायते = जानाति परिचिनोति वा सविमदं सचेतनाचेतनस्वरूपव्यवहरणं संज्ञामात्रं नाममात्रं वा, संस्कारः = स्मृतिजन्यः अनुभूतिविषयाणामप्रमोषः, स्मृतिः परभवविषयोत्पन्नपदार्थानुभवप्रबुद्धपूर्वभावानुरूपः संस्कारस्य प्रमातुः स एवायं जनः इत्याद्यकारेण ज्ञानोत्पत्तः संस्कारः, रूपमेव = आकारप्रकारसत्वानुभवं परमाणुप्रचयो वा, च प्रच = पञ्चसंख्याः, प्रकीतिताः = कथिताः ।। ५ ।।

पदार्थं—दु:खं=दु:ख, प्रतिकूल वेदना, आधिदैविक, आधिभौतिक, आध्यात्मिक रूप में मन व इन्द्रियां को होने वाला कष्ट व सन्ताप। संसारिणः=सांसारिक, निरन्तर चलायमान विश्वरूप में। स्कन्धाः=आधारभूत समूह, दु:खस्वरूप संसारावयवसंग्रह। ते च=वह सांसारिक दु:खसमूह। विज्ञानं=विशिष्टज्ञान — इन्द्रिय, मन व बुद्धि के द्वारा उत्पन्न होने वाला बोध, ज्ञान। वेदना=अनुभव, पूर्वजन्म के पुण्य-पाप के परिणामस्वरूप सुख-दु:खात्मक अनुभव। संज्ञा=नाम, स्वरूपपरिचय। संस्कारः= पूर्वानुभूत विषयों की वासनारूप में ज्ञानोत्तिता। रूपं=अनुभव में आने वाल विषय, परमाणुओं का समूह, भौतिक पदार्थं दर्शन। पञ्च=पांच। प्रकीर्तिताः= कहे गये हैं।

भाषाप्रकाश - दु: ख के स्वरूप व भेद का निरूपण किया जाता है।

वसरो आर्थसत्यों में दु:ख प्रथम आर्थसत्य है। बौद्ध दर्शन में "सर्व दु:ख दु:खं" अर्थात् सारा संसार दु:खमय है—यह प्रथम अनुपश्यना है। सभी प्राणियों को सुख व आनन्द अभीष्ट है। संसार के सभी विषययोग सुख एवं आनन्द की प्राप्ति के लिए ही हैं, किन्तु उनसे सुख व आनन्द की प्राप्ति नहीं होती अत: वे दु:खमय हैं। विषयों में जो सुखाभास व आनन्द का आभास है वह नित्त सुख नहीं है। उनमें आनन्द नहीं है। भौतिक साधनों द्वारा जो दु:ख की निवृत्ति होती है वह अक्थायी—कुछ काल के लिए होती है, पुन: दु:खों का दल आका घर लेता है। अत: संसार को दु:खमय कहा जाता है। दु:ख ही संसार के स्कन्ध एवं प्रममात्र भाषार हैं।वे पाँच प्रकार के हैं।प्रथम है—विज्ञान। इन्द्रियों एवं मन, बुद्धि, चित्त एवं अहंकार के द्वारा बाह्याभ्यन्तर विषयों की स्वरूपख्याति व प्रतीति विज्ञा कहलाता है। संसार के समस्त पदार्थ भौतिक हैं चैत हैं। बाह्य पदार्थों का संस्का दु:ख समुदेतीति। समुदेतीति।

का विज्ञान उत्पन्न होता है। यह जगत् विज्ञानमात्र है, विज्ञान के अतिरिक्त कुछः भी नहीं है, इसी को आत्मख्याति कहते हैं।

जिसका अनुभव किया जाय वह बेदना है। पूर्वजन्म के पुण्य-पाप के फलस्वरूप जो सुख-दुःख होते हैं, वह है—वेदना। ज्ञानेन्द्रियों, कर्मेन्द्रियों तथा मन के द्वारा जो भौतिक पदार्थों का अनुभव है वह तथा सुख, दुःख, हर्ष, सन्ताप आदि वेदना कहलाते हैं। शुभ कर्मों के द्वारा स्वर्गादि सुखों की प्राप्ति व भोग, पापकर्मों द्वारा नरकादि दुःखों के भोग, इष्टानिष्ट साधनों द्वारा उत्पन्न अनुभूतियाँ वेदना हैं। इन्द्रिय, शरीर, मन के क्लेश, दुःख, सन्ताप, प्रमोद, आनन्द, उल्लास वेदना के ही अन्तर्गत आते हैं।

जड़चेतनात्मक संसार का व्यवहार व नाम संज्ञा है। किसी पदार्थ के नाम, लक्षण व व्यवहार संज्ञा कहलाते हैं। विज्ञान और वेदना से संज्ञा की उत्पक्ति होती है। नाममात्र से व्यवहरणशील संसार संज्ञामात्र है। देवदत्त, यज्ञदत्त, मनुष्य, पश्च, पश्ची, गृह, नदी, गिरि, दन आदि नामों का व्यवहार संज्ञा है। विज्ञान, वेदना, संज्ञा का स्वरूप व प्रतिविम्ब स्मृति रूप में जब चित्त में अधिष्ठित हो जाता है तब उसे संस्कार कहते हैं। संस्कारों का समूह ही घनीभूत होकर वासना बन जाता है। भवचक्र के प्रेरक, जन्ममरण के संचालक संस्कार व वासना हैं। दु:ख का पाँचवाँ स्कन्ध रूप है। परमाणुओं का पुञ्ज व उससे दृष्यमान इन्द्रियगोचर जगत् का आकार व प्रत्यक्ष रूप है। सारा जगत् परमाणु से लेकर परममहत्तत्त्व व पञ्चभूतात्मक तत्त्वपर्यन्त रूपमय है। पञ्च ज्ञानेन्द्रियों के द्वारा होने वाला प्रत्यक्ष रूपमय है। दु:खमय जगत् का उदय इन्हीं विज्ञान-वेदना-संज्ञा-संस्कार-रूपात्मक पाचों स्कन्धों में चक्रवत् होता है।

विज्ञान से परे आनन्द है, वही निर्वाण अवस्था है, जिसे शब्द व वाणी से प्रकट नहीं किया जा सकता। उसी को उपनिषदों ने आनन्दमय कोष कहा है। विज्ञान को विज्ञानमय कोष कहा है, वेदना को मनोमय कोष कहा है, संज्ञा और संस्कार को प्राणमय कोष कहा है और रूप को अन्नमय कोष के नाम से अभिहित किया है। यह जगत् प्राणमय कोष से सूक्ष्म और अन्नमय कोष से स्थूल है, जिसे दुःखमय कहा गया है। सव दुःखम् दुःखम् अर्थात् जगत् में सब कुछ दुःखमय है। जिसे हम सुख मान बैठे हैं उनका भी अन्तिम परिणाम दुःख ही है। सुख क्षणिक एवं भ्रममात्र है। वास्तव में तो – न कुत्रापि कोऽपि सुखीति।।५।।

समुदेति यतो लोके रागादीनां गणोऽखिलः । आत्मात्मीयस्वभावाख्यः समुदयः स संमतः ॥६॥

दुःखनामधेयमार्यसत्यं पञ्चभेदतया निरूप्यार्थसमुदायतत्त्वरूपमाह—

यतो यस्माल्लोके रागादीनां रागद्वेषमोहानामखिलः समस्तो गणः समुदेत्युद्भवित, कीदृग् ? इत्याह—आत्मात्मीयस्वभावाख्यः, अयमात्माऽय-श्वात्मीयः, पदसमुदायोपचारादयं परोऽयश्व परकीय इत्यादिभावो रागद्वेष-निबन्धनं, तदाख्यस्तन्मूलो रागादीनां गणः आत्मात्मीयरूपेण रागरूपः परकीयपरिणामेन द्वेषरूपो यतः समुदेति स समुदयः समुदयो नाम तत्त्वं सम्मतो बौद्धदर्शनेऽभिमत इति ॥ ६ ॥

सुधा — दुः खसमुदयमार्गनिरोधार्यंसत्येषु दुः खं पञ्चभेदतया निरूप्य द्वितीया-र्यंसत्यं समुदयमाह — समुदेतीति ।

अन्वयः—यतः लोके रागादीनां अखिलः गणः आत्मात्मीयस्वभावास्यः समुदेति स समुदयः संमतः ।। ६ ॥

व्याख्या —यतः चयस्मात्, लोके = संसारे, रागादीनां = रागद्वेषमोहानाम्, अखिलः = समस्तः, गणः = समूहः, आत्मात्मीयस्वभावाख्यः = अयमात्मा अयञ्चात्मीयः अयं स्वकीयः अयं परकीयः स्वकीयः रागरूपः परकीयः द्वेषरूपः, समुदेति = समुद्भवति, सः समुदयः = आर्यंसत्यसमुदयो नाम तत्त्वः, सम्मतः = अभिमतः ।। ६।।

पदार्थं —यत:=जिससे । लोके=संसार में । रागादीनां=राग द्वेष-मोहादि क्लेशों का । अखिल:=समस्त । गण:=समूह । आत्मात्मीयस्वभावाख्य:=आत्मा, स्वयं व आत्मीय स्वकीय, परकीय स्वभाव वाला । समुदेति=उत्पन्न होते हैं । स:=वही । समुदय:=समुदय नाम का आर्यंसत्य । संमत:=माना गया है ।।

भाषाप्रकाश — दुःख, समुदय, मार्ग और निरोध — ये चार आर्यसत्य हैं। इन आर्यसत्यों में प्रथम दुःख है, जिसके पाँच भेद पूर्व इलोक द्वारा बतलाए गए हैं। अब द्वितीय आर्यसत्य समुदय का निरूपण करते हैं।

संसार में जिससे राग-द्वेष-मोहाविद्यादि क्लेश उत्पन्न होते हैं तथा जो मैं, मेरा, तुम, तेरा स्वभाव वाला है उसे समुदय कहते हैं। राग, द्वेष, मोह आदि क्लेश प्राणी के मन व बुद्धि को सदा सन्तप्त किया करते हैं। इन्हीं से प्राणी दु: खी रहता है। जो कुछ दु: ख है वह राग, द्वेष, मोहादि के समुदय से है। दुः खों का समुदय क्यों, कैसे, कब और किसलिए होता है—इत्यादि विषयों का ज्ञान मोक्ष के लिए आवश्यक है। संसार में दु: ख का मूल कारण अविद्या है। अविद्या से संस्कार, विज्ञान, नाम-रूप, षडायतन, स्पर्श, वेदना, तृष्णा, उपादान, भव, जाति, जरा-मरण दु: खादि क्रम से उत्पन्न होते हैं। मन की वह सब विकृतियाँ, जिससे दु: ख का अनुभव होता है, समुदय से उत्पन्न होती हैं। राग, द्वेष, मोह, क्रोध, भय, विषाद, हर्ष आदि सभी मनोवृत्तियाँ समुदय के अन्तर्गत आती हैं। इच्छापूर्वक चित्त का विषयों में आसिक्त राग कहलाता है। विषयों की प्राप्ति में बाधा व अनिच्छा

जत्यन्त होने पर घृणा व क्रोधस्वरूपा अनासिक्त द्वेष कहलाती है। किसी विषय में चित्त की विशेष आसिक्त तथा उसकी अजस्र धारा मोह कहलाती है। इसी प्रकार चिन्मयी अजस्रधारा विभिन्न विषयों में भिन्न-भिन्न मानसिक विकृतियों का रूप धारण किया करती हैं, जिसके फलस्वरूप काम, क्रोध, लोभ, मोह, शोक से प्राणी अहाँनश संतप्त रहता है। चित्त व विज्ञान की इस अजस्र निरन्तर परिणामशील धारा से आत्मत्व (में हूँ) एवं आत्मीय (यह मेरा है) का भाव उत्पन्न होता है। आत्मा (में हूँ) एवं आत्मीय (यह मेरा है) का भाव निरन्तर चिन्मय धाराप्रवाह के फलस्वरूप समुदित होता है और तबतक रहता है जब तक चित्त का निरोध होकर निर्वाण नहीं हो जाता। निर्वाण में जन्म-जन्मान्तर से बहती हुई परिणामस्वरूपा चिन्मयी धारा समाप्त हो जाती है और आत्मा एवं आत्मीय भाव भी निर्वाण में समाप्त हो जाता है। सागर की तरंगें अपनी गित से दूसरे तरंग को उत्पन्न करके स्वयं समाप्त हो जाती हैं। उनकी इस प्रक्रिया से सागर के तरंगों की अजस्र धारा गितशील रहती है। इसी प्रकार विभिन्न चित्तों व विज्ञान की अजस्र धारा गितशील रहती है। इसी प्रकार विभिन्न चित्तों व विज्ञान की अजस्र धारा आत्मा व आत्मीय स्वभाव में समुदित होकर विद्यमान रहती है, जिनके निरोध से समुदय की शान्ति व निर्वाण प्राप्त हो जाता है।

आत्मा (मैं हूँ) आत्मीय (यह मेरा है)—यह भाव तब तक ही है जब तक कि चित्त व विज्ञान की अविरल द्यारा प्रवाहित है। उनके निरोध से निर्वाण की स्थिति आ जाती है। निर्वाण का स्वरूप बतलाते हुए कहा भी गया है—

दीपो यथा निवृत्तिमभ्युपेतो नैवाविन गच्छित नान्तरिक्षम्। दिशं न काञ्चित् विदिशं न काञ्चित् स्नेहक्षयात् केवलमेति शान्तिम्।। तथा कृती निवृतिमभ्युपेतो नैवाविन गच्छित नान्तरिक्षम्। दिशं न काञ्चित् विदिशं न काञ्चित् लोकक्षयात् केवलमेति शान्तिम्।।

जिस प्रकार दीपक के बुझ जाने पर अग्निशिखा व प्रकाश न तो पृथ्वी पर कहीं जाता है और न ही आकाश में जाता है। केवल अग्निशिखा व प्रकाश का क्षय हो जाने के कारण उसका निर्वाण हो जाता है। वह न किसी दिशा में जाता है, न दिशातीत लोक में। केवल विज्ञानमय संसार के क्षय के कारण आत्मा व आत्मीय स्वभाव शान्त हो जाता है, यही निर्वाण है। संसार की उत्पत्ति समुदय द्वारा होती है और निर्वाण उसकी शान्ति द्वारा प्राप्त होता है। निर्वाण निरोध के द्वारा होता है। ६।।

क्षणिकाः सर्वसंस्कारा इत्येवं वासना तु या । स मार्ग इति विज्ञेयो, निरोधो मोक्ष उच्यते ॥७॥ अथ तृतीयचतुर्यंतत्त्वे प्रपञ्चयन्ताह—क्षणिका इति ।

सर्वसंस्काराः क्षणिकाः, सर्वेषां विश्वत्रयविवरविवर्तमानानां घटपट-स्तम्भामभोरुहादीनां द्वितीयादिक्षणेषु स एवायं स एवायमित्याद्यल्लेखेन ये संस्कारा ज्ञानसन्ताना उत्पद्यन्ते ते विचारगोचरगताः क्षणिकाः। यत्प्रमाण-यन्ति । सर्वं सत् क्षणिकमक्षणिके क्रमयौगपद्याभ्यामर्थक्रियाविरोधादिति वादस्थलमप्युद्धं क्षणिकत्वाविशेषकम्, विशेषोपपत्तिश्च समग्रं तावदौत्पत्तिकं पदार्थकदम्बकं घटपटादिकं मुद्गरादिसामग्रीसाकल्ये विनश्वरमाकलय्यते, तत्र योऽस्य प्रान्तावस्थायां विनाशस्वभावः स पदार्थोत्पत्तिसमये विद्यते न वा ? अथ विद्यते चेदापतितं तदुत्पत्तिसमयानन्तरमेव विनश्वरत्वम्, अथेद्श एव स्वभावो यत्कियन्तमपि कालं स्थित्वा विनष्टव्यम्, एवञ्चेनमूद्गरादि-संनिधानेऽप्येष एव तस्य स्वभाव इति भूयोऽपि तावत्कालं स्थेयम्।

एवं मदगरादिघातशतपातेऽपि न विनाशो, जातं कल्पान्तस्थायित्वं घटस्य, तथा च जगद्व्यवहारब्यवस्थालोपपातकपिङ्कलतेत्यभ्यूपेयमः निच्छताऽपि क्षणक्षयित्वं पदार्थानाम्

प्रयोगस्त्वेवम् - वस्तु उत्पत्तिसमयेऽपि वितश्वररूपं, विनश्वरस्वभाव-त्वाद्, यद्विनश्वरं तदुत्पत्तिसमयेऽपि तत्स्वरूपं यथाऽन्त्यक्षणवित्तघटस्य स्वरूपं, विनश्वरस्वभावं च रूपरसादिकमुदयत एवारभ्येति स्वभावहेतः।

ननु यदि क्षणक्षयिणो भावाः, कथं तर्हि स एवायमिति वासनाज्ञानम् ? उच्यते — निरन्तरसद्शापरापरक्षणनिरीक्षणचैतन्योदयाद्, विद्याऽनुबन्धाच्च स्वभावहेतु:। ननु यदि क्षणक्षयिणो भावा कथं तर्हि स एवायमिति वासना-पूर्वक्षणप्रलयकाल एव दीपकलिकायामिव सैवेयं दीपकलिकेति संस्कारमुत्पाद्य ज्ञानमिति चेन्न, निरन्तरसदृशापराऽरक्षणनिरीक्षणचैतन्योदयात्, विद्यानुबन्धाच्च तत्सदृशमपरक्षणान्तरमुदयते, तेन समानाकारज्ञानपरम्परापरिचयचिरतर- पूर्वक्षणप्रलयकाल एव दीपकलिकायामिव सैवेयं दीपकलिकेति संस्कारमूत्पाद्य परिणामान्निरन्तरोदयाँच्च पूर्वक्षणानामत्यन्तोच्छेदेऽपि स एवायमित्यध्यव- तस्तद्शमपरक्षणान्तरमूदयते ॥ ७ ॥ सायः प्रसमं प्रादुर्भवति, दृश्यते चावलूनपुनरुत्पन्नेषु नखकेशकलापादिषु स एवायमिति प्रतीतिः, तथेहापि कि न सम्भाव्यते सुजनेन, तस्मात्सिद्धं साधन- क्षणभंगुर व विनश्वर हैं। इत्येवं च्इस प्रकार की। तु या=जो। वासना चजान, मिदं 'यत्सत्तत् क्षणिकमि'ति युक्तियुक्तञ्च 'क्षणिकाः सर्वसंस्कारा इत्येवं धारणा है। सा=वही। मार्ग=मार्गनामक आर्यसत्य मोक्षपथ, निर्वाण का साधन। वासने'ति।

प्रस्तुतार्थमाह—एवं या वासना स मार्गो नामार्यसत्यम् इह बौद्धमते प्रवाह को रोकना । मोक्ष उच्यते=मोक्ष कहा गया है। विज्ञेयोऽवगन्तव्यः, तुशब्दः पाश्चात्त्यार्थसंग्रहः पूर्वसमूच्चयार्थे, चतुर्थमार्य-सत्यमाह - निरोध: किम् ? इत्याश ङ्कायां मोक्ष उच्यते, मोक्षोऽपवर्गः, करके अब मार्ग एवं निरोध का निरूपण करेंगे। नानार्यसत्यमभिधीयत निरोधो सर्वक्षणिकत्वसर्वनैरात्म्यवासनारूपो इत्यर्थ: ॥ ७ ॥

सुधा - आर्यंसत्येषु दु: खसमुदययो: निरूपणं कृत्वा मार्गनिरोधयोः स्वरूपमाह-श्वणिका इति।

अन्वय: - सर्वसंस्कारा: क्षणिका: इत्येवं तु या वासना स मार्ग इति विज्ञेय: निरोध: मोक्ष उच्यते ॥ ७ ॥

व्याख्या-सर्वेषां=निखिलविश्वविवर्तमानानां घटपटचराचराम्भोवहादीनां, स एवायं स एवायमिति संस्काराः ज्ञानसन्ताना उत्पद्यन्ते, क्षणिका:=क्षण-मात्रमेवावतिष्ठन्तीति भाव:। यत्प्रमाणयन्ति सर्वं सत् क्षणिकम्। इत्वेच एवं, या वासना≕ज्ञानसंस्कारघनीभूत: प्रचयः, स मार्गो नामार्थसत्यं बौद्धमते विज्ञे-यः=अवगन्तव्यः । निरोधः किमित्याशङ्कायां मोक्षोऽपवर्गः सर्वक्षणिकत्वसर्वनैरात्म्य-वासनारूपो निरोधो नामार्यंसत्यमभिधीयत इत्यर्थः । इह परभवविषयसन्तान-पदार्थंनिरीक्षणप्रबुद्धपूर्वभावानुरूपसंस्कारस्य प्रमातुः स एवार्यं देवदत्तः सैवेयं बीपकलिकेत्याद्याकारेण ज्ञानोत्पत्तिः संस्कारः । 'सर्वं क्षणिकं क्षणिकं'' ''यत्सत्तत्त् आणिकमिति'' बौद्धराद्धान्त: । तावदौत्पत्तिकं पदार्थकदम्बकं घटपटादिकं मुद्गरादि-सामग्रीसाकल्ये विनश्वरमाकल्रय्यते । तत्र योऽस्य प्रान्तावस्थायां विनाशस्वभावः स पदार्थोत्पत्तिसमये विद्यते न वा ? अथ विद्यते चेदापतितं तदुत्पत्तिसमयान्तरमेव विनश्वरत्वम्, यथेदृश एव स्वभावो यत्कियन्तमपि कालं स्थित्वा विनष्टव्यम्; एवञ्चेन्मुद्गरादिसन्निद्यानेऽप्येष एव तस्य स्वभाव इति भूयोऽपि तावत्कालं स्थेय-मिति चेन्न, वस्तूत्पत्तिसमयेऽपि विनश्वररूपं विनश्वरस्वभावत्वात् यद्विनश्वरं तदुत्पत्तिसमयेऽपि तत्स्वरूपम् । विनश्वरस्वभावं च रूपरसादिकमुदयत एवारभ्येति

पदार्थ - सर्वसंस्कारा:=सभी संस्कार । क्षणिका:=क्षणमात्र स्थायी अथवा विज्ञेयः=जानना चाहिए। निरोधः=वासना एवं सांसारिक अनुभूतियों एवं चित्त-

भाषाप्रकाश — चारो आर्यसत्यों में से दुःख एवं समुदय का निरूपण

संसार के सभी चराचर पदार्थो — पृथ्वी, जल, तेजादि उपादान, घट, पट, गृह, नदी, सागर, शैल, वन आदि पदार्थों की सत्ता व भाव क्षणिक हैं। नके सभी संस्कार, ज्ञान, सत्ता, स्थिति विनाशवान व परिवर्तनशील है। क्षण-क्षण में सबकी सत्ता, स्वरूप व संस्कार में परिवर्तन होता रहता है। जो क्षणमात्र रहे, उसके बाद न रहे, उसका परिवर्तन अथवा नाश हो जाय वह क्षणिक है। सारा संसार परिवर्तन के चक्र में घटीयन्त्रवत घूम रहा है। जड़, स्थावर, जंगम सबकी बन्द्रियाँ। शब्दाद्याः=शब्द, रूप, स्पर्श, रस, गन्ध। पञ्च=पाँच। विषया:=इन्द्रिय-स्थिति में क्षण-क्षण पर परिवर्तन हो रहा है। पदार्थों के सभी भाव व संस्कार योपार । मानसं≕िचत्त । धर्मायतनं≔चैत्यस्थान, चेतना व बोध का आश्रय । एतानि≕ क्षण-क्षण पर परिवर्तशील हैं।

वहीं जन्म-मरण का कारण है। भववासना ही विश्व की उत्पत्ति का मूल है। यद्याप यह बारह भी आयतन हैं। सभी संस्कार क्षणिक हैं किन्तु उनकी सन्तान जो वासना है वही भवमार्ग है। यदि वासना न हो तो जन्म न हो, यदि जन्म न हो तो दुःख भी न हो; अतः दुःख तसमुदय का आयतन है, वही मार्ग व निरोध का भी। इन्हीं आयतनों पर सांसारिक

मार्ग अथवा वासना का निरोध ही मोक्ष कहलाता है। पूर्वजन्म के सभी संस्कार, उनकी वासना एवं चित्तवृत्तियों के बाह्य सांसारिक वृत्तियों को रोक यह बारह दु:खों, समुदयमागें व निरोध तथा समस्त सांसारिक अनुभूतियों करके आन्तर प्रत्यक्ष करना, चित्त का उसी में शून्य हो जाना एवं शास्वत आनन्द प्राप्त करना ही मोक्ष कहलाता है।। ७।।

#### पञ्चेन्द्रियाणि शब्दाद्या विषयाः पञ्च मानसम्। <sup>9</sup>धर्मायतनमेतानि द्वादशायतनानि च ॥५॥

अथ तत्त्वानि व्याख्याय तत्संलग्नान्येवायतनान्याह -- पञ्चेन्द्रियाणीति पश्वसंख्यानीन्द्रियाणि स्पर्शनरसन्घाणचक्षःश्रोत्ररूपाणि, शब्दाद्या विषयाः पञ्च शब्दरूपरसस्पर्शगन्धरूपाः पञ्च विषया इन्द्रियव्यापारा इत्यर्थः । मानसं चित्तं, धर्मायतनमिति धर्मप्रधानमायतनं चैत्यस्थानमिति। एतानि द्वादशसंख्यानि ज्ञातव्यानि, न केवलमेतानि द्वादशायतनानि जाति सर्ग-नाम-रूप-विज्ञान एवं संस्कार दुःखादि उत्पन्न होते हैं। अब विचार यह जरामरणभवोपादानतृष्णावेदनास्पर्शनामरूपविज्ञानसंस्कारा अविद्यारूपाणि करना है कि अविद्या का आश्रय कौन है ? क्योंकि विना आश्रय के अविद्या रह द्वादशायतनानि । च: समुच्चये, अमी सर्वेऽपि संस्काराः क्षणिकाः, शेष नहीं सकती । सभी पदार्थं क्षणिक हैं । एक क्षणिक पदार्थं अन्य क्षणिक पदार्थं को तदेवेति ॥ ८ ॥

अन्वय:- पञ्चेन्द्रियाणि शब्दाद्या पञ्च विषया: मानसं धर्मायतनम् वाश्रय है। एतानि च द्वादश आयतनानि ॥ ८॥ ५

जिह्वा नासिका च पञ्चेत्विर्याणि, शब्दार्द्याः=शब्दस्पर्शरूपरसगन्धरूपाः, पञ्च, विषयाः, सायतन क्यों माने गए हैं ? इन्द्रियव्यापाराः, मानसं=चित्तं, धर्मायतनमिति=चैत्यस्थानमिति, एतानि द्वादश्या उत्तर - दुःख और समुदय संसारमूलक हैं। मार्ग और निरोध निवृत्ति-संख्यानि आयतनानि, न केवलमेतानि अपित् जातिजरामरणभवोपादानतृष्णावेदना पूलक हैं। मार्ग व निवृत्ति के लिए भी पञ्चेन्द्रियाँ,पञ्च विषय, मन व चैत्यस्थान स्पर्शनामरूपविज्ञानसंस्कारा अविद्यारूपाणि तेषामिप द्वादशायतनानि भवन्ति ॥८॥ साधनरूप में आवश्यक हैं। क्लेश व दुःख की ओर ले जाने वाली पापात्मक

पदार्थ -पञ्चेन्द्रियाणि=कान, नेत्र, त्वचा, जिह्वा, नासिका-ये पाँच ह बारह आयतन माने गए हैं। इनके अतिरिक्त इन्हीं के आश्रय व परिणामस्वरूप निरन्तर परिवर्तनशील जगत् का जो संस्कार है वह मार्ग कहलाता है। जाति-जरा-मरण-भव-उपादान-तृष्णा-वेदना-स्पर्श-नाम-रूप-विज्ञान एवं संस्कार—

भाषाप्रकाश-- दु:ख एवं समुदय के आश्रय को आयतन कहते हैं। जो दु:ख नुभूतियां आश्रित हैं श्रोत्र, त्वक्, चक्षु, रसना एवं घ्राण—यह पाँच ज्ञानेन्द्रियाः वं शब्द, स्पर्श, रूप, रस एवं गन्ध — इन्द्रियों के ये पाँच विषय; मन एवं चेतनाश्रय — आश्रयअथवा आयतन हैं। पाँचों इन्द्रियाँ, उनके विषय, मन व आत्मारूप में म्बहृत चैत्य स्थान मिल कर जीवन का रूप ग्रहण करते हैं। इन्हीं के द्वारा संसार का पाक्षात्कार व अनुभव किया जाता है। आँख से संसार देखा जाता है, कान से सुना बाता है, जिह्वा से स्वाद का ग्रहण होता है,त्वचा से स्पर्श का ग्रहण होता है, नासिका गन्ध का ग्रहण होता है और मन में सभी अनुभूतियों व सुख-दुःख का अनुभव होता है। चैत्यस्थान इन्द्रियों व मन का अधिष्ठाता तथा चेतना का मूल है। समस्त संसार का अनुभव व ज्ञान इन्हीं द्वादश आयतनों पर आधारित है। अविद्या ही सबका मूल कारण है । अविद्या से ही जाति-जरा-मरण-भव-उपादान-तृष्णा-वेदना-**उ**त्पन्न करके नष्ट हो जाता है। इसीलिए आत्मा भी नित्य नहीं है। **चैत्य धारा** सुधा - अथ तत्त्वानि व्याख्याय संलग्न्यायतनान्याह - पञ्चेन्द्रियाणीति जो पूर्व-पर को उत्पन्न करके नष्ट हो जाता है उसकी धारा ही अविद्या का

प्रश्न - दु:ख और समुदय के आयतन पञ्चेन्द्रियाँ, पञ्च विषय, मन व व्याख्या -- पञ्चे न्द्रियाणि =स्पर्श्नरसन्छाण चक्षु:श्रोत्ररूपाणि श्रोत्रत्वक्चक्षु वस्य स्थान माने गए हैं। यह तो ठीक है, किन्तु उक्त आयतन मार्ग और निरोध के

१. धर्माः सुखदुःखादयस्तेषामायतनं गृहं शरीरभित्यर्थः।--गुणरत्नटीका ।

वृत्तिर्यां जन्म-जरा-रोग-मृत्यु-अविद्या आदि भव आयतनों की ओर ले जाती हैं। किचयात्मक ज्ञान संभव है। प्रमाणों के विना लौकिक एवं अलौकिक पदार्थों का शत्रव: सन्ति निजेन्द्रियाणि तान्येव मित्राणि जितानि यानि'' अर्थात् शत्रु कौन हो ही नहीं सकता । अत: सभी दर्शनों में प्रमाणों पर विचार किया गया है। अपनी इन्द्रियां। वही जब जीत ली जाती हैं तो मित्र बन जाती हैं। मोक्ष की बागों की मान्यता व आवश्यकता के विषय में सब एकमत हैं, किन्तु प्रमाणों चित्त के जाने में, योगाभ्यास में साधन का काम करती हैं। यही इन्द्रियाँ, यही 🛊 भेद व स्वरूप की मान्यता पर मतभेद है। बौद्ध मत में प्रत्यक्ष एवं अनुमान भोग का भी साधन हैं और मोक्ष का साधन भी हैं। अत: उपरोक्त द्वादश आयका ही प्रमाण माने गए हैं। प्रस्यक्ष वह है जिससे प्रत्यक्ष ज्ञान उत्पन्न हो। इन्द्रिय व ही दु:ख, समृदय, मार्ग और निरोध - चारो आर्यसत्यों का आयतन है ॥८॥

# प्रमाणे द्वे च विज्ञेये तथा सौगतदर्शने। प्रत्यक्षमनुमानं च सम्यग्ज्ञानं द्विधा यतः ॥९॥

तत्त्वानि व्याख्यायाधुना प्रमाणमाह-प्रमाण इति । तथेति प्रस्तुतानुसन्धाने, सौगतदर्शने बौद्धमते, द्वे प्रमाणे विजे चशब्दः पुनरर्थेः तदेवाह —प्रत्यक्षमनुमानं च, अक्षमक्षं प्रति गतं प्रत्यक्षमैति यिकमित्यर्थः । अनुमीयत इत्यन्मानं लिङ्गिकमित्यर्थः । यतः सम्यग् ज्ञा निविचतावबोधो द्विधा द्विप्रकारः, सम्यग्ग्रहणं मिथ्याज्ञानिनराकरणार्थं द्वायामाह —प्रत्यक्षमिति । प्रत्यक्षानुमानाभ्यामेवेत्यर्थः ॥ ९ ॥

सुधा -तत्त्वानि व्याख्याय बौद्धसम्मतं प्रमाणद्रममाह-प्रमाणे इति । द्विधा सम्यग्ज्ञानम् ॥

गतं प्रत्यक्षमैन्द्रियकम् इन्द्रियार्थसन्निकर्षोत्पन्नं ज्ञानमब्यपदेशमय्यभिचारिव्यवहरिष्यमाणत्वाद्, नीलाकारपरमाणुस्वरूपस्यैव तात्त्विकत्वात् । यात्मकं प्रत्यक्षमिति । अनुमानं - अनु मीयत इत्यनुमानं, लैं क्लिकमित्यर्थः । द्वे च प्रत्यक्षमनुमानं, प्रमाणे—प्रमाकरणं कर्तुं योग्यं वा प्रमाणम्, प्रमाणद्वयं प्रमाण्यळप्रतिभास इति चेद् ? निरालम्बन एवायमनादिवितथवासनाप्रवर्तितो विज्ञये-ज्ञयेति, यत:-प्रमाणाभ्याम्, द्विधा-प्रत्यक्षं परोक्षन्त्र, सम्यक् ज्ञानं-निश्चित्यवहाराभासौ निर्विषयत्वादाकाशकेशवत्स्वप्नज्ञानवद्वेति, यदुक्तं-वबोधो सम्बोधो वा भवतीति ।।

पदार्थ- तथा = सभी दर्शनों की भांति। सीगतदर्शने = बौद्ध दर्शन में प्रत्यक्षं=प्रत्यक्ष अर्थात् जो इन्द्रिय व अर्थ के संयोग से उत्पन्न होने वाला यथार्थ ज्ञा है । अनुमानं=िलंग (चिह्न ) को /देखकर प्रतिज्ञा-हेतु-उदाहरणादि द्वारा परोक्ष व ज्ञान । द्वे च=दो ही । प्रमाण-प्रमाण । विज्ञेये=माने गए हैं । यतः=जिससे द्विधा = दोनों प्रकार का प्रत्यक्ष व परोक्ष । सम्यक् ज्ञानं = सम्यक् ज्ञान, पूर्ण बो निश्चयात्मक ज्ञान होता है।।

से रहित हो, वस्तु के यथार्थ स्वरूप का साक्षात्कार कराता हो उसे सत्यज्ञान अथवानसंज्ञितमनुमानप्रमाणिमत्यर्थः। सूत्रे लक्षणं नान्वेषणीयिमिति चरमपदस्य प्रमा कहते हैं। प्रमा के साधन को प्रमाण कहते हैं। प्रमाणों के द्वारा ही यथार्थ विकासरत्वेऽपि न दोष इति ।। १०॥

र्षं के संयोग से उत्पन्न हुआ भ्रम व सन्देह से रहित यथार्थं ज्ञान प्रत्यक्ष कहलाता किसी लिंग (चिह्न) को देखकर प्रत्यक्ष के विना ही परोक्ष वस्तु को जान लेना नुमान कहलाता है । इन दो प्रमाणों के द्वारा ही सम्यग्ज्ञान होता है ।। ९ ।।

# प्रत्यक्षं कल्पनाऽपोढ्मभ्रान्तं तत्र बुध्यताम्। त्रिरूपाल्लिङ्गतो लिङ्गिज्ञानं त्वनुमानसंज्ञितम् ॥१०॥

तृथक्पृथग्दर्शनापेक्षलक्षणसाङ्कर्यभीरु कीदृक् प्रत्यक्षमत्र ग्राह्यमित्या-

तत्र प्रमाणोभय्यां प्रत्यक्षं बुद्धचतां ज्ञायतां शिष्येणेति । किंभूतं ? ल्पनाऽपोढ़ं, शब्दसंसर्गवती प्रतीतिः कल्पना, तयाऽपोढ़ं रहितं निर्विकल्पक-अन्वयः —तथा सौगतदर्शने प्रत्यक्षम् अनुमानं च द्वे च प्रमाणे विज्ञेये, यसत्यर्थः । अन्यच्चाभ्रान्तं भ्रान्तिरहितं रगरगायमाणपरमाणुलक्षणं स्वलक्षणं प्रत्यक्षं निर्विकल्पकमभ्रान्तञ्च तद्, घटषटादिबाह्यस्थूलपदार्थप्रतिबद्धं च व्याख्या—तथा=अनुसन्धाने, सौगतदर्शने -बौद्धमते, प्रत्यक्षं —अक्षमक्षं प्रितानं सविकल्पकम्, तच्च बाह्यस्थूलार्थानां तत्तन्मतानुमानोपपत्तिभिनिरा-

ननु यदि बाह्यार्था न सन्ति, किविषयस्तर्ह्यायं घटपटशकटादिबाह्य-

नान्योऽनुभाव्यो बुद्धचाऽस्ति तस्या नानुभवोऽपरः। ग्राह्मग्राहकवैध्यरिस्वयं सैव बाह्यो न विद्यते ह्यथे अथया बालै विकल्प्यते। प्रवर्तते ।। इति ।। चित्त**मर्थाभासे** वासनोल्लुठितं

तदुक्तं -- 'निविकल्पकमभ्रान्तं च प्रत्यक्षमि'ति ।

अनुमानलक्षणमाह - तु पुनः त्रिरूपात्पक्षधर्मत्वसपक्षसत्त्वविपक्षव्या-भाषाप्रकाश प्रमा यथार्थ ज्ञान को कहते हैं। वह ज्ञान जो सन्देह व भ्रातिरूपाल्लिङ्गतो धूमादेरुपलक्षणाद् यल्लिङ्गिनो वैश्वानरादेर्ज्ञानं तदनु- सुधा-अद्य प्रत्यक्षानुमानयोः लक्षणमाह-प्रत्यक्षमित्यादिना ।

ा, शुक्ति में रजत का ज्ञान भ्रान्त ज्ञान होगा। वह अयथार्थ होगा तथा भ्रान्ति-अन्वयः — तत्र प्रत्यक्षं कल्पनाऽपोढ़ं अभ्रान्तं बुध्यताम् । त्रिरूपात् लि होने के कारण प्रत्यक्ष भी नहीं होगा। अतः कल्पनाव भ्रान्तिरहित ज्ञान को लिङ्गिज्ञानं तु अनुमानसंज्ञितम् ॥ प्रत्यक्ष माना जायगा।

 व्याख्या तत्र=प्रमाणोभय्यां, प्रत्यक्षं — अक्षं अक्षं प्रति प्रत्यक्षं, इनिद्रा सन्निकर्षोत्पन्नं, कल्पनापोढ़ं=निर्विकल्पकमन्यपदेशं, अभ्रान्तं=भ्रान्ति, सन्देहर पक्ष कहलाता है ? योगियों का अतीन्द्रिय अनुभव प्रत्यक्ष नहीं कहा जा सकता ? परमाणुलक्षणं स्वलक्षणं प्रत्यक्षं निर्विकल्पकमभ्रान्तं, घटपटादिबाह्यस्थूलपदार्थं बद्धं ज्ञानं सविकल्पकम्, नीलाकारपरमाणुस्वरूपस्यैव तात्त्विकत्वात् । बुघ्यतान्यक्ष है, जो कि सर्वसाधारण प्राणियों को होता है । योगियों को होनेवाला ज्ञायताम् । ननु यदि बाह्यार्था न सन्ति तिह कथं घटपटमठादिबाह्यस्थूलप्रिति तीन्द्रिय अनुभव भी प्रत्यक्ष ही है, किन्तु वह असाधारण व अलौकिक प्रत्यक्ष है। इति चेन्न, निरालम्बन एवायमनादिवासनाप्रवर्तितो व्यवहाराभासो निर्विषयाह्य विषयों के निरोध एवं विशुद्ध चित्त के द्वारा ही अलौकिक प्रत्यक्ष होता है। बाह्यो न विद्यते ह्यर्थो यथा बार्लैविकल्प्यते । वासनोल्लुठितं चित्तमर्थास्तुतः योगज ज्ञान को भी प्रत्यक्ष ज्ञान ही माना जायगा । प्रवर्तते ।। त्रिरूपात् पक्षधर्मत्वसपक्षसत्विविपक्षव्यावृत्तिरूपाल्लिङ्गितो धूमादेलि लिङ्किनो अग्ने: ज्ञानं अनुमानसंज्ञितम्=अनुमानप्रमाणमभिमतमिति ॥**१०॥** 

पूर्व प्रत्यक्षानुसार केवल चिह्न को देख करके साध्य का ज्ञान करना अनुमान है । पदार्थ - तत्र=बौद्धमत में । प्रत्यक्षं=प्रत्यक्ष प्रमाण। कल्पनापोढ़ं=निर्विक हो किसी ने देखा कि रसोईघर में अग्नि जल रही है, उससे धुआँ निकल रहा है। जिसमें किसी प्रकार की कल्पना न हो; जिसमें परमाणुओं व उनके संयोगह ज्ञान कि जहाँ धुआँ होता है वहाँ अग्नि भी होती है, उसकी बुद्धि में पूर्वप्रत्यक्ष उत्पन्न संसार के यथार्थ स्वरूप का बोध हो। अभ्रान्तं≕जो भ्रान्ति व सन्देह से कि रूप में है। तत्पश्चात् कहीं पहाड़ पर वह व्यक्ति गया तो धुआँ उठते देखा। यहाँ हो उसे प्रत्यक्ष । बुध्यताम्=जानो । त्रिरूपात्=पक्षधर्मत्व, सपक्षसत्व विपक्षव्यासुत्रौं लिंग है, साध्य अग्नि लिङ्गी है । धुआँरूप लिंग को देखकर अग्नि के होने यह त्रिरूप हैं, इन तीनों रूप से। लिङ्गित:=लिङ्ग अर्थात् केवल चिह्न देख कहा ज्ञान अनुमान कहलाता है। अनुमान तीन रूपों में होता है-- १. पक्षधर्मत्व, २. लिङ्गि=साध्य वस्तु अर्थात् जिसका चिह्न देखा गया है। ज्ञानं=जानना। त्वनुसपक्षसत्व और ३. विपक्षव्यावृत्ति। इन तीनों रूपों की विवेचना आगे के क्लोक में संज्ञितम्=अनुमान कहलाता है।। हरेंगे ॥ १०॥

भाषाप्रकाश-- भ्रान्ति और कल्पनाके विनाजो यथार्थज्ञान इ द्वारा होता है उसे प्रत्यक्ष कहते हैं। प्रत्यक्ष के साधन को प्रत्यक्ष प्रमाण कहते प्रत्यक्ष प्रमाण को सभी दर्शनों व सिद्धान्तों में सर्वप्रथम स्थान प्राप्त है। आ एवं नास्तिक सभी दर्शनों में प्रत्यक्ष प्रमाण सर्वप्रथम माना गया है। नास्तिक तो प्रत्यक्ष को ही सबकुछ मानते हैं। आँख, कान, नाक, त्वचा एवं जिल्ला ज्ञानी हैं। इन इन्द्रियों के ज्ञानतन्तुओं के माध्यम से मन में जो बाह्य विषयों की होती है, वह प्रत्यक्ष कहलाता है। प्रत्यक्ष ज्ञान के साधन इन्द्रियाँ ही प्रत्यक्ष प्रमाण हुए घूल को बादल जानना कल्पना व अप्रत्यक्ष माना जायगा। रज्जु में सुप्रकारेण हेतोस्त्रीणि रूपाणि ज्ञायन्तामित्यर्थः ॥ १९॥

उत्तर - इन्द्रियों के द्वारा बाह्य पदार्थों का ज्ञान साधारण व लौकिक

बौद्ध मत में दूसरा प्रमाण अनुमान माना गया है। प्रत्यक्ष न होने पर

प्रश्न-क्या इन्द्रियों के द्वारा उत्पत्न होने वाले बाह्य पदार्थों का ज्ञान ही

रूपाणि पक्षधर्मत्वं सपक्षे विद्यमानता । विपक्षे नास्तिता हेतोरेवं त्रीणि विभाव्यन्ताम् ।।११॥ रूपत्रयमेवाह—रूपाणीति।

हेतोरनुमानस्य त्रीणि रूपाणि विभाव्यन्तामिति सम्बन्धः। तत्र पक्षधर्मत्विमिति साध्यधर्मविशिष्टो धर्मी पक्षः, यथा पर्वतोऽयं विह्नमान् धमवत्त्वादत्र पर्वतः पक्षः, तत्र धर्मो धमवत्त्वं वह्निमत्त्वेन व्याप्तं धुमोऽग्नि प्रत्यक्ष ज्ञान व प्रमाण कल्पना व भ्रान्तिरहित होना चाहिए । किसी ने देखा कि न व्यभिचरतीत्यर्थः । सपक्षे सत्त्वं यो यो धूमवान् स स विह्निमान् यथा महान-के सफेद फूल फूले हुए हैं, जमीन पर चारो तरफ सफेद हो सफेद है। दूर से सप्रदेश:। अत्र धूमवत्त्वेन हेतुना सपक्षे महानसे सत्त्वं विह्नमत्त्वमस्तीत्यर्थः। कर यदि कल्पना करें कि जल भरा हुआ है तो यह प्रत्यक्ष ज्ञान यथार्थ नहीं हो विपक्षे नास्तितेति यत्र विह्निर्नास्ति तत्र धूमोऽपि नास्ति यथा जलाशये। काश के फूलों में जल का ज्ञान कल्पनायुक्त अप्रत्यक्ष ही कहा जायगा। दूर से जलाशये हि विह्नमत्त्वं व्यावर्तमानं व्याप्यं धूमवत्त्वमादाय व्यावर्तते। एवं

स्धा-अनुमानस्वरूपत्रयमेवाह-रूपाणीति ।

अन्वय:-पक्षधर्मत्वं, सपक्षे विद्यमानता, विपक्षे नास्तिता, एवं

16]

त्रीणि रूपाणि विभाव्यन्ताम् ॥

व्याख्या—पक्षधर्मत्वं—साध्यधर्मविशिष्टो धर्मी पक्ष:, यथा पर्वतोऽयं वी मान् धुमवत्वादत्र 'पर्वतः पक्षः तत्र धुमवत्वं पक्षधर्मत्वमिति । सपक्षे=पक्षसमा धिकरणे, यथा महानसे विद्यमानता=सपक्षे सत्वम्, यथा यो यो घुमवान् सतस्य कथ्यमानः निशम्यताम् ।। विह्निमान् यथा महानसप्रदेश: । अत्र हेतुना सपक्षे महानसे सत्त्वं विह्निमत्वमित विपक्षे नास्तिता=असमानाधिकरणे असत्त्वमिति, यत्र विह्निनिस्ति तत्र घूमो त्र वाच्य:=अभिधातव्य: अर्थ: तस्य, अयं=यथोवतं, संक्षेप:=समास:, निवेदित:= नास्ति, यथा जलाशये। एवं=एवंप्रकारेण, हेतो:=अनुमानस्य, त्रीणि रूपाणिश्वतः। इत:=अनन्तरं, नैयायिकमतस्य=गौतमदर्शनस्य शिवशासनस्य, कथ्यमान:= यथोक्तानि, विभाव्यन्ताम्=ज्ञायन्तामित्यर्थः ।।

पदार्थ - पक्षधर्मत्वं - साध्य के धर्म से युक्त पक्ष कहलाता है, जैसे यह प रसोईघर में । विद्यमानता=होना । विपक्षे नास्तिता=पक्ष से विरुद्ध, यथा जलावित्।। आदि में न होना। एवं=इस प्रकार। हेतोः अनुमान के। त्रीणि रूपाणि व्य रूप । विभाव्यन्ताम्=जानने चाहिए ॥

पक्षधमंता । साह्य के धर्म से विशिष्ट पक्ष कहलाता है,जिसकी सिद्धि की जाय 📆। अब इसके आगे तेरहवें श्लोक से बत्तीसवें श्लोक तक न्यायदर्शन के संक्षिप्त साध्य कहलाता है। जैसे अग्नि, उसके धर्म से यूक्त पर्वत पक्ष कहलाता है। प्रदान्त बतलाए जीएँगे।। ९२ प्र पक्ष में अग्नि का होना ही पक्षधर्मता है। पक्षधर्मता अनुमान का प्रथम स्वरूप यदि पक्षधर्मता नहीं तो अनुमान कहाँ ? दूसरा स्वरूप है सपक्षे विद्यमानता । की भौति अग्नि का दूसरे अधिकरण रसोईघर ों रहना अर्थात् रसोईघर में दे था कि अग्नि के साथ धुआं रहता है; उसी के आधार पर पर्वत में भी धुआं करके अग्नि का अनुमान किया जाता है। अतः रसोईघर में अग्नि की विद्यमानता उसका पूर्व अनुभव आवश्यक है। तीसरा स्वरूप है—साध्य का विपक्ष में न होना अग्नि का विपक्ष जल है। जल में अग्नि नहीं होती, अत: यह ज्ञान भी अनुमा के लिए आवश्यक है।। १९।।

बौद्धराद्धान्तवाच्यस्य संक्षेपोऽयं निवेदितः।

उपसंहरन्नाह—बौद्धराद्धान्तेति ।

अयं संक्षेपो निवेदितः कथितः निष्ठां नीतः, कस्य बौद्धराद्धान वाच्यस्यः बौद्धानां राद्धान्तः सिद्धान्तस्तत्र वाच्योऽभिधातव्योऽर्थस्तस्य ।

इतोऽनन्तरं नैयायिकमतस्य शिवशासनस्य 'कथ्यमानो निशम्यतां' क्षेप: कथ्यमानः श्रयतामित्यर्थः ॥ १२ ॥

सुधा-बौद्धदर्शनमुपसंहरन्नाह-बौद्धराद्धान्तवाच्यस्येति ।

अन्वय: -- बौद्धराद्धान्तवाच्यस्य अयं संक्षेपः निवेदितः । इतः नैयायिक-

व्याख्या -- बौद्धराद्धान्तवाच्यस्य -- बौद्धानां=सौगतानां, राद्धान्तः=सिद्धान्तः, य: निशम्यताम्=श्रयताम् ।।

पदार्थ- बौद्धराद्धान्तवाच्यस्य = बौद्धसिद्धान्तों को बतलाने वाला विषय। अग्नि वाला है। घुआँ देखा जाने से अब यहाँ पर्वत पक्ष है। घुआँ का वहाँ रहेन्द्र यह। संक्षेप:=संक्षिप्त रूप में। निवेदित:=बतलाया गया। इत:=अब इसके ही पक्षधर्मत्व है । सपक्षे=पर्वत की भौति ही अनि के दूसरे अधिकरण में, याद । नैयायिकमतस्य=न्यायदर्शन का । कथ्यमानः =विषय । बतलाते हैं, निशम्यताम् =

भाषाप्रकाश - चौथे श्लोक से लेकर ग्यारहवें श्लोक तक बौद्ध दर्शन के हिद्धान्तों की संक्षेप में विवेचना की गई। बौद्ध दर्शन का साहित्य व सिद्धान्त अत्यन्त भाषाप्रकाश — अनुमान के तीन रूप बतलाए गए हैं। पहला रूप है बिशाल है, किन्तु आठ इलोकों में अत्यन्त संक्षिप्त रूप में उनका निरूपण यहाँ किया

िनैयायिकमतम् ]

आक्षपादमते देवः सृष्टिसंहारकृच्छिवः। विभुनित्यंकसर्वज्ञो नित्यबुद्धिसमाश्रयः ॥ १३ ॥

तदेवाह—आक्षपादेति ।

आक्षपादा नैयायिकास्तेषां मते शासने देवी दर्शनाधिष्ठायकः शिवो हुंस्वरः । स कथंभूतः ? सृष्टिसंहारकृत् सृष्टिः प्राणिनामुत्पत्तिः, संहारस्त-नाशः, सृष्टिरच संहाररचेति द्वन्द्वः, तौ करोतीति क्विपि तोऽन्तः, तथा -अस्य प्रत्यक्षोपलक्ष्यमाणचराचरस्वरूपस्य जगतः किञ्चदिनर्वचनीय-नैयायिकमतस्येतः कथ्यमानो निशम्यताम् ।। १२ ।। शहात्म्यः पुरुषः स्रष्टा ज्ञेयः, केवलसृष्टो च निरन्तरोत्पद्यमानापारप्राणि-णस्य भुवनत्रयेऽप्यमातृत्वमिति संहारकर्ताऽपि कश्चिदभ्युपगन्तव्यः, यत् माणं—सर्वं धरणिधरणीधरतरुपुरप्राकारादिकं बुद्धिमत्पूर्वकं, कार्यत्वात् । पत् कार्यं तत्तद् बुद्धिमत्पूर्वकं, यथा घटः । कार्यं चेदं, तस्माद् बुद्धिमत्पूर्वक-